
А К А Д Е М И Я  Н А У К  СССР 
С И Б И Р С К О Е  О Т  Д  Е Л  Е II И Е 

И Н С Т И Т У Т  И С Т О Р И И ,
Ф И Л О Л О Г И И  II Ф И Л О С О Ф И И

А. М. СЛГЛЛАЕВ 
II. В. ОКТЯБРЬСКАЯ

ТРАДИЦИОННОЕ
МИРОВОЗЗРЕНИЕ
ТЮРКОВ
ЮЖНОЙ СИБИРИ
Знак и ритуал

Ответственный редактор 
капдндат исторических наук 
I f .  I I .  Гемуев

Н О В О С И Б И Р С К  
«Н А У  К  А*
С И Б И Р С К О Е  О Т Д Е Л Е Н И Е  
1990



П Б К  03.5(2) 
С 13

1’ с ц о I I :) с п т ы

член корреспондент  Л И  СССР В.  / / .  МолоОин  
к а нд идат  и сторических  п ау к  II .  И. Тимофеева

У тве р ж д е н о  к  печати 
Институтом истории,  фи лологии  II философии 

СО А Н  СССР

С апп п ев  Л. М., О ктябрьская  И. В.
С13 Традиционное мировоззрение тюрков Южной Сиби­

ри. Зн ак  и р и т у а л .— Новосибирск: Н ау ка .  Сиб. отд- 
иие, 190 ).— 209 с.

ISBN 5 —0 2 - 0 2 9 3 6 3 —G.

М он ограф и я  з а в е р ш а е т  ц и к л  и сс ледова н и й ,  посвищ еппы х 
основ ам  м и р о в о з зр ен ч еск о й  системы к о ре н н ого  н ас е л ен и я  Саяно- 
Л л т а я .  Особое вни м ан и е  в ней  у д е л я ет с я  и деологич еском у  обес­
п еч ен ию  родовой орга н изац ии ,  вы деляю тся  со ц и а ль н ы е  роли, 
о п р е д е л я ю щ и е  д у х о в н у ю  ;кп зн ь  традиц ион н ого  общества.  Ана­
л и з и р у ю т с я  ра зл и ч н ы е  а сп ек ты  зн ак о в о й  д ея тел ьн о сти ,  рекон­
с т р у и р у ю т с я  о снов ны е  модели  р и ту а л ь н о -я з ы к о в о г о  поведения,  
в ск р ы в аю тся  м и р о в о з зр ен ч еск и е  основы ш ам ан и зм а .

К н и г а  п р е д н а з н а ч е н а  этн о гр а ф а м ,  ф о л ь к ло р и с т а м ,  р ел и ­
гиоведа?.», и сторикам .

0505000000—066
— — H I — 90 II  полугодие  Б Б К  63 .5 (2)

I S B N  5 —0 2 —0 2 9 3 6 3 —С ©  И здатель ств о  «Н аука» ,  1990



ПРЕДИСЛОВИЕ

«Человек и общество», «природа и культура»— эти темы 
определили основное содержание двух первых частей моно­
графического исследования, посвященного гуманитарной 
сфере традиционной культуры  тюрков Южной Сибири *. 
П родолж ая  анализ  мнфопоэтпческих концепции, мы пере­
ходим к рассмотрению методов самоопределения родового 
сообщества в мифическом и социальном Космосе. 1’ечь идет 
о наборе символов или маркеров, с помощью которых на­
мечались контуры сообщества как  ц е л о г о но отношению 
к остальному миру, зыбкому и слабо упорядоченному. Оформ­
ление чувства «мы» в архаичном мироощущении предпо­
лагает  наличие представлений н о противоположном нача­
ле —«они». Т ак ,  на пристрастном сопоставлении своего и 
чужого, через утверждение своей целостности и с а м о с т и 
создается неповторимая мпфорптуальная «биография» рода 
и своеобразный коллективный автопортрет. Можем ли мы 
ожидать от такого произведения сходства с оригиналом? 
Т ак  или иначе, этот опыт общественного самосознания заслу­
ж ивает пристального внимания. Возможно, именно на этом 
уровне происходит первичная этнизацпя, закрепление за 
некоторыми элементами материальной культуры и мифоло­
гии статуса р о д о в  ы х черт и признаков.

Т радиционная  картина мира тюрков Саяно-Алтая, от­
р аж ая  обыденную действительность, вполне допускала воз­
можность чуда. Общество включало в круг жизненно важных 
проблем взаимоотношения не только с реальным, но и с 
м ы с л н м и  м окружением, стремилось к гармоничности, 
упорядоченности этих отношений, их надежности и пред­
сказуемости. Поэтому в числе родовых маркеров важное

* См.: Т ра д и ц и о н н о е  м и ровоззре н и е  т ю рков  Ю жной Сибири: 
П р о с тр а н ст и о  и  в р ем я .  Вещным m i i|iЛ ь в о в а  О. .1 . ,  О к гн б р ьск а н  II . В.,  
С а г а л а е в  Л .  М .,  У см ан о в а  М. С. - Н овоси би рск ,  HWS; Тради ци он ное  
м и р о в о з з р е н и е  т ю р к о в  Ю ж н о й  Сибири: Ч еловек .  Общество/*>ни ж е . — 
Н о в о с и б и р с к ,  1У8У.



шесто занимали представления о свопх, особых духах  и 
божествах, первопредках и жертвенных животных. ,

Стесненное в возможностях практического воздействия 
па окружающий мир, общество восполняло «недостачу» в 
сфере знаковой деятельности. Х арактерн ая  черта традици­
онной культуры  — богатство мифологии, ошеломляющее 
разнообразие обрядов, поверий и ритуалов и, соответствен­
н о ,— особая роль п о с р е д н и к о в  между людьми и ду­
хами. Поскольку достаточно очевидно, что структура тра­
диционного общества не исчерпывается социально-экономи­
ческими институтами, здесь обнаруживается широкий 
спектр возможных вариантов и сочетаний. «Кто есть кто?» 
но отношению к тайному знанию, слову, умению — этот 
вопрос был чрезвычайно актуален  д л я  родового коллектива. 
L! связи с этим нам предстоит рассмотреть мировоззренче­
скую подоплеку некоторых социальных ролей (правитель, 
старик, шамай).

К  кругу  обозначенной проблематики тяготеет тема мно­
жественности я з ы к о в  тюркской культуры, понимаемых 
как  средства выражения различных поведенческих статусов, 
l leuue ,  поэзия, разного рода «замаскированная» речь, отлич­
ная от обыкновенного речения,— важнейшие показатели 
экстраордииарного поведения. Представляется, что поли- 
фоннчность архаичной культуры  есть ее принципиально 
в аж н ая  характеристика. Наличие языков, дублирую щих и 
перекодирующих друг друга, сообщает культуре  гибкость, 
устойчивость и жизнеспособность. Разработка  и варьиро­
вание этих языков позволяет обществу поддерживать диа­
лог с воображаемым миром и удовлетворять свои, сугубо 
человеческие потребности в непрагматичном и идеальном.

** *

Концепция этой книги была разработана авторами сов­
местно с О. J1. Львовой и М. С. Усмановой. Коллеги лю­
безно предоставили в паше распоряжение своп полевые 
материалы и на протяжении всей работы помогали совета­
ми, замечаниями.

Прорисовки оригинальных рисунков п фотографий, опуб­
ликованных во всех трех частях настоящего исследования, 
выполнены художником А. Ю. Сидоровой.



« м ы »  и  « о н и »

. . .М ы  кочуем панстропу ссио, 
У :ш и 1ш 1сь в другом .. .

О л ж а с  С у л с й м е н о в

Н а вопрос, к какому роду он принадлежит, любой алтаец 
и сегодня ответит не задумываясь. Ни менее четко осозна­
ется родовая принадлежность представителями других ко­
ренных народов Южной Сибири. Причастность к некоей общ­
ности, именуемой (в Х акасии  и на Алтае) соик, не просто 
осознается, по и санкционирует в ряде жизненных ситуаций 
поступки человека. Л ведь ныне мы имеем дело всего лишь 
с отголосками могущественной н всеобъемлющей родовой 
идеологии. Налицо, таким образом, плюрализм этнического 
самосознания: человек, называющий себя хакасом, имеет 
еще один индикатор этнической принадлежности — назвав 
пне рода своего отца. Помимо этого сохраняется и память 
о принадлежности своего рода к подразделению, являющему 
собой нечто промежуточное между с-еоком и народностью. 
Т ак ,  в Южном Алтае человек рода алмат знает, что его сеок 
вместе с полутора десятками других составляет общность, 
именующую себя «теленгет-кнжи» (телепгиты). К ак  извест­
но, теленгнты вместе с другими общностями того же уровня 
(алтаи-кижп, кумандинцьг, челкапцы и т. д.) только в X X  в. 
консолидировались в народность, представители которой ны­
не именуют себя алтайцами. Сходный процесс имел место 
в Минусинской котловине, где извлеченное из небытия на­
звание древнего рода (хакас) стало самоназванием новой 
этнической общности, вобравшей в себя качинцев, сагайцев, 
кызыльцев , бельтиров н койбалов.

Т аким  образом, появление нового уровня этнической 
структуры  не означает автоматической отмены ее предшест­
вующих состоянии. Наоборот, новообразования и архаизмы 
(при всей условности подобного членения) продолжают со­
существовать. У аборигенов Минусинской котловины, на­
пример, до сих пор в ходу по только этноним «хакас», но 
и старинное самоназвание «тадар», а в легендах и преданиях 
тот ж е  народ называет себя «хоорай»1.

Применительно к задачам нашего исследования следует 
определить, па каком уровне этносоциальной структуры 
общества тюрков Саяно-Алтая отчетливее всего фиксируют­
ся  черты этнической с а м о с т и .



Хорошо известно, что социально-экономическая структура 
всегда сопряжена с этнической структурой общества. Ес.’Ш 
нспоминть. что н Южной Сибири, как н повсюду, эти п ара­
метры общественного устройства дополнялись администра­
тивными м е х а н и з м а м и ,  то картина в целом получается доста­
точно С Л О Ж Н О М .

Н конце X IX  — начале X X  в. тюрк» Южной Сибири 
имели различные виды объединений, отражающих родствен­
ные, экономические н территориальные связи. В хозяйст­
венной н социальной жизни кочевников все большую роль 
играл аал (аил). Он характеризуется  исследователями как  
соседская территориальная община, объединяющая семей­
но-родственные общины. В состав этой хозяйственной еди­
ницы входили, как правило, близкие родственники — пред­
ставители разросшегося рода (сеока). (Впрочем, с развити­
ем территориальных связен возрастало число аалон с не­
родственным составом.) В Х акасии аалы из близких родст­
венников. по подсчетам В. Я. Вутанаева, составляли около 
20 ",г.

.'•розня родовых устоев и отношений проявлялась  прежде 
всего в социальной и экономической сферах: коллективист­
ские начала в производстве п распределении уходили в об­
ласть преданий, родовая собственность на угодья на прак­
тике все чаще оказывалась фикцией. В начале X X  в. 
М. II. Вогданов с полным основанием писал, что роды 
«в психике местного населения не вызывают соответственного 
родовому быту сознания родового, кровного единства, а 
следовательно, и не могут в этом направлении иметь какого- 
либо значения для домашнего и семейно-общественного бы­
та»". Однако не следует абсолютизировать «отмирание» родо­
вых начал. Схема, согласно которой на смену разлагаю ­
щемуся роду приходит территориальная община, страдает 
излишней прямолинейностью. Действительно, с развитием 
территориальной общины мы наблюдаем усложнение со­
циально-экономической структуры общества. Но при этом 
обращает на себя внимание живучесть тех элементов, кото­
рые обычно именуются пережитками родового строя. Они 
как бы прорастают сквозь новые структуры, с завидным 
упорством напоминая людям о ценностях того общества, 
)де доминируют родственные узы.

Если аал состоял из близких родственников, он часто 
назывался по имени сеока. Нередки случаи, когда аал, 
состоящий из представителей двух — пяти родов, назывался



по наиболее многочисленному пли штатному роду. Админи­
стративные подразделения качпнцев обозначались по име­
нам родовых старшин, по территориальному признаку. Что 
не соответствовало действительным самоназваниям родов.

13 конце X V II I  в. административное деление тубаларов 
п шорцев еще совпадало с родовым, однако полтора пека 
спустя аборигены тайги чаще сохраняли названия родов, 
чем родовые земли Годовые названии северных алтайцев 
отразились в русских наименованиях ясачных волостей: 
Ю ж ская .  К узенская ,  Нленская. Каларская  и т. д .5

Система официального административного устройства 
саяио-алтанскпх  тюрков в конце X IX  — начале XX в. воз­
н и к л а  не столько в результате их автохтонного развития, 
с к о л ь к о  иод русским влиянием и влиянием западных монго­
лом (в основной части региона оно сохранялось до середины 
X V I I I ,  а в Туве — до X X  в.). В Туве родоплеменные под­
разделения были просто замепеш,I административными (су- 
мона.мн и арбанами). Хотя последние восприняли старью 
названия.

И Центральном Алтае с джунгарского времени сохраня­
лось деление на дючппы. Однако JI. II. Шерстова пришла к 
выводу, что и в них население группировалось «не по тер­
риториальному, а по родовому признаку — в основе дючппы 
леж ал  родовой принцип организации власти». Сохранялась 
традиция, согласно которой в каждой дючнпе главенство­
вал определенный род. Н конце X IX  в. 2-я дючппа, напри­
мер, почти на (>() % состояла из членов рода кмпчаак, 4-я 
на 87 % из пркптов, а большинство в 13-н составляли тодо- 
шп Соответственно зансапами 2, î, 'i-ii дючпн были пред­
ставители кмпчаков. тодошен, пркптов. Численно преобла­
дающий род обладал реальной в л а с т ь ю 7. Нередко админи­
стративно-политическое единство дополнялось единством 
территориальным. Еще в конце X IX  в. в 1-й Чуйскои воло­
сти около 90 % населения составляли члены сеоков ал.мат, 
телес, оргончн и тптас, а во 2-й Чуйскои волости 8Г> "о насе­
ления приходилось на долю членов сеоков сагал, кобек, 
кыпчак, ябак ,  могол 8. Процессы «стягивания» родов шли 
интенсивно. 13 X IX  — начале X X  в. появились мелкие тер­
риториальные группы: тобольские кыпчаки, тюмечпнекие 
тёлёсы, каерлыкскне кергплп. Постепенно выявляются л и ­
деры будущего процесса консолидации алтайских родов и 
родоплеменных групп в народность.

Видимо, права Л . И. Шерстова, утверждая, что в специ­
фических условиях иредклассового скотов >дческого обще­
ства, ж ивущ его в нестабильной политической и экономичи-



c.Koii ситуации, важную роль в процессах этнической кон­
солидации играло именно идеологическое оформление рода 9.

IСакрализация власти, обнаруживаемая в алтайских дю- 
чннах н шорских полостях, попсе не говорит о существова­
нии развитой идеологии именно этого социального организ­
ма. Как справедливо отмечает II . II. Денисова, община 
саяпо-алтайскпх кочевников — прежде всего хозяйственный 
институт ,и. Говоря о временной взаимосвязи н соотноше­
нии общины и рода, II. Л .  Андреев подчеркивает: «Если 
акцепт делается на специфике хозяйственной деятельности 
и первобытной экономике, то исследователи чаще всего при­
ходят к выводу, что центром, средоточием первичпой соци­
альности была община. Напротив, ученые, изучающие ду­
ховную жизнь первобытного общества, взаимоотношения 
индивидов, социальную регуляцию воспроизводства чело­
века и т. п.,  полагают, что ядром этой социальности я в л я ­
ется род»11.

Общество саяпо-алтайскпх тюрков чрезвычайно далеко 
отстоит от первобытности. Тем не менее отмеченная выше 
«специализация» таких фундаментальных институтов, как  
род н община, прекрасно прослеживается па материалах 
конца X IX  — начала X X  в. В общине аккумулировались 
и разрешались вопросы хозяйственной ж и зн и , а идеологи­
ческая инициатива оставалась у  родов. В рамках рода, 
где, по всей видимости, были сосредоточены основы духов­
ной жизни, осуществлялась первичная этнпзацня человека.

■ К ак  ни парадоксально, род (сеок) до сих пор остается 
загадочным явлением п типологии этнических общностей 
южно-енбпрекпх тюрков. Подробно изучена этническая ис­
тория алтайцев, известны древиие и позднейшие родопле- 
меппые группы, пути их миграций и подробности полити­
ческой «биографии»12. Есть исследования по социально-эко­
номической истории южно-енбнрекого общества. Описаны 
аал, административный род, дючпна, волость, сумоп...  В то 
же время нет ясного ответа на вопрос: что представляли из 
себя сеокп, какова их роль в формировании современной 
этнической карты Южной Сибири? Можно ли  вообще считать 
сеок, известный нам в своей очень поздней редакции, родом? 
II — что есть для  Южной Сибири племя? 13

Принципы существования и функционирования родовых 
структур волновали не одно поколение историков и этногра­
фов. К акую  бы~эпоху нп выбирали исследователи, они за­
ставали эти структуры в процессе хропического распада, 
разлож ения, деградации. Отождествляемый с первобытно­
стью род тем не менее существует и в этнографической сов-



ременностп. Этот «вечный больной» приспосабливается к 
самым разным социальным и политическим ситуациям, вос­
производя себя не столько как  жесткую структуру, сколько 
в качестве «фона» для  всех остальных институтов.

Н ель зя  утверждать, что род — исходная форма социаль­
ности в широком смысле слома. J! условиях Саяпо Алтая 
мы обнаруживаем его как наиболее значимую в идеологии 
форму самоорганизации и самосознания этноса. Сам термин 
«род» применительно к сеоку мы употребляем с известной 
долей условности: так же как  в случае с «душой», мы просто 
не имеем альтернативного термина. Проблема рода имеет 
несколько аспектов: социальный, экономический, психоло­
гический н т. д. Естественно, мы здесь не ставим перед 
собой задачу рассмотреть этот феномен во всех его про­
явлен иях .  П ас интересует прежде всего мировоззренческая 
концепция данного института.

С момента появления па исторической арене тюрко-мон- 
гольекпх этносов Ю ж ная Сибирь была ареалом расселения 
родственных этнических общностей. На облик этих общно­
стей повлияли  контакты с самодийскими, кетекпмп и дру­
гими этносами, придавшие своеобразно этногенезу некото­
рых тюркских народов. Но черты сходства здесь явно до­
минировали над различиями.

Возможно, в пределах общинного сообщества п но было 
необходимости в разработанной терминологии, определяю­
щей, «кто есть кто?». Х отя  тю ркская  лексика показывает, 
что такой вопрос все же был актуален н разрабатывался 
весьма тщательно. В то же время мы видим, что целый ряд 
терминов, вырванных из контекста, имеет в словарях  весьма 
приблизительные эквиваленты. Создается впечатление, что 
привычный дл я  нас набор понятий типа «народ», «люди», 
«население», «подданные» в тюркских языках  соответствует 
ограниченному набору слов, фактически дублирующих друг 
друга .  Отчасти это связано с тем, что утрачены многие нюан­
сы, отчасти — с действительным синкретизмом тюркской дей­
ствительности п язы ка.  Полисемпчность этносоциальной но­
м енклатуры  видна по материалам позднейшей лексики. Ал­
тайские язы ки  дают следующие примеры: албаты  ‘народ, 
подданные, м и р ’; эл, у к  ‘плем я’; ел, эль ‘свой народ, мир, 
отечество’ (по значению им противоположны слова дьат 
‘чуж естранец, неприятель’ и туш мап  ‘иноземец’); ел дьюп 
‘народ’; улус, дъюн ‘люди, общество, народ’ (шорцы словом 
чон  обозначали волость); улус  ‘деревня, селение’ (дьюп улус 
‘н арод’); тараган  ‘потомство’; едок ‘род, поколение'; 
уйеденг уйеге  ‘из рода в род’. Л ексика тувинского языка



даст следующие примеры: улус, чоп ‘народ, люди’; кижилер  
‘люди’; аймак, сиок ‘племя’; самал  ‘племя (поколение)’; 
торе.) /'п.п/к 'род ';  ук, наыгуур ‘род, поколение’; двргул- 
тчрел  'род, поколение’ " .

Как видно, общественное сознание сополагало признаки 
родства н проживания па одной территории (эль, улус). 
( ’.одержание терминов с течением времени, конечно, не оста- 
пдлось неизменным. Однако если в рунических памятниках 
парод именуется эль, у нас пет оснований прямо соотносить 
хгог термин с позднейшим эль южно-сибирских тюркских 
языков. По и в :ншсе, насыщенном отголосками миропони­
мания :>похи средневековья, встречаются архаичные обоз­
начения о б щ н о е т  н людей. И зображ енная  в сказаниях  
благодатная страна богатыря но пустует: она густо населена 
людьми.

Снотлолпкне лю ди  (его) плем ен и
3 а продолы Ллтан ра.чмнпжились.

В зачине «Маадай-Кара» племя богатыря названо эл- 
албаты. Понятно ‘парод’ в сказаниях  передается также 
словами аймак  и архаичными эл и зл-дьюп,  обозначавшими, 
вероятно, не род, а более крупное образование. По мнению 
С. С. Суразакова, в данном случае ;>пос изображает именно 
племенное объединение 15. Соглашаясь с исследователем, 
считаем возможным отметить следующее. Вряд ли когда- 
нибудь мы будем располагать исчерпывающей информацией 
о том, как назывались то или иные таксоны средневековой 
государственности тюрков. Тем не менее теория этнических 
процессов допускает, что вхождение отдельных родов в 
объединение более высокого ранга вовсе не предполагает 
«снятие» или нивелировку родовых институтов н соответ­
ствующей идеологии. Государственность древних тюрков су­
ществовала в условиях, когда политическая интеграция зна­
чительно опережала культурное сближение, а может быть, 
и не всегда предполагала последнее. В алтайском лпосе 
«Кан-Капчнгай» ханы дают друг другу  клятву: «Впредь 
быть союзниками, братьями н друзьями, заступаться п по­
могать друг другу , выполнять поручения, на войне не от­
ступать, умереть вместе, погибнуть — всем». С. С. Сураза- 
ков считает, что здесь отражена историческая реальность: 
возникновение союза п лем ен 18. Такие союзы, долговремепные 
и непрочные, запечатлевшиеся в памяти поколений и без­
вестно ушедшие — характерное явление в истории Южной 
Сибири н Центральной Азии.

«Строительным материалом» дл я  каганатов, ханств и им­
перий служ или  все те же тюркские роды, пронесшие свои



пмспа сквозь столетия, несмотря па многочисленные перг- 
петни истории. D t i i o i i i i m  «теле» был известен уи;о и первой 
половине 1 T I . I C.  и .  з. Среди племен тело и с т о ч н и к и  упомина­
ют и доланго — предком современных теленгптов. It древне- 
тюркскому времени, вероятно. посходит э т н о н и м  «телес». 
Со с|)едне1!екоиымп тюркскими i осударствами связаны э т ­

нонимы «кыичак». «тодош» и «нанмап». К этнографическое 
премя они встречаются в Юн,ном Алтае как названия сео- 
к о н 1'. Сеоки — осколки древних и  позднейших общностей 
известны в Х акасии: xi.ipn.ic, ойраг, губа, хал.мах и т. д. 
(Можно вспомнить, что «ойрот»— одно из самоназвании ал- 
гай-киж н1*.) 15 целом же этническая карта Южной Сибири — 
свидетельство исторически сложившегося р о д с т в а тюрк­
ских народов. Один и те же роды представлены на Алтае, 
в Шорни. Х акасии . Отделенные друг от друга сотнями кило­
метров. они сохраняю т память о былом (реальном пли мифи­
ческом) родстве. И самом деле, всегда ли можно утверждать, 
что за общим названием стоит реальное родство по крови? 
Ведь сеоки дробятся, рассеиваются. Возвышаясь, они дают 
свои имена подданным, теряют старые названия.. .  Тем не 
менее именно этноним остается последним индикатором бли­
зости. даже если судьбы двух одноименных групп не пере­
секались в пилимой исторической ретроспективе.

Родство южно-сибирских тюрков явлено в закономерном 
многообразии. В X IX  в., поданны м исследователей, у х ака­
сов насчитывалось более 15(1 сеоков, а у алтай-кпжн — 30, 
что, конечно, не исчерпывает всего разнообразия родового 
состава 1й.

З н ая  своих предков до седьмого—девятого поколения, 
разбираясь  в генеалогии родов, человек, вероятно, воспри­
нимал весь мпр через призму родственных отношении. Д ля  
этого типа общественного сознания абстрактные категории 
были .малозначимы. Конкретность, повторяемость, надеж­
ность — такими качествами должны обладать силы, связы­
вающие об,цество воедино.

Человек традиционного общества определял себя среди 
себе подобных с помощью формализованных отношений 
к р о в н о г о  родства и свойства. На одном полюсе кровно­
родственных отношений оставался недопустимый инцест, на 
другом — родство по крови уже теряло характер центро­
стремительной, связывающей людей силы. Расш иряясь  сверх 
установленных природой пределов, оно уже не подкрепля­
лось общностью хозяйственных и духовных интересов. 
В промежутке между этими полюсами функционировал ро­
довой организм.



К р аткая ,  по я р к а я  характеристика алтайского рода при­
надлежит Г. II. Потанину: «Каждый род имеет свое назва­
ние, Польшею частью по предку; нее члены одного рода, 
хотя бы они и но знали друг друга, считаются братьями, 
родными и потому не могут брать жен из сноего рода. При 
Ж'Т|>ече друг с другом, инородцы предлагают первый вопрос — 
какого сеока, кости, и если окажется — одного и того же, 
то они держатся как  родные, помогают друг другу, меняются 
пещами и совсем их дарят  и вообще не отказывают ни в ка ­
кой просьбе, обращенной сородичем»20. Сестрами и братьями 
считали себя члены хакасского сеока, называвшие друг 
друга соответственно абыча и абыя 21.

15 Шорни еще на рубеже X I X — X X  вв. сохранялась  родо­
вая собственность на охотничьи угодья, кедровники, землю, 
пригодную для  посевов, загороди и загоны, снаряды для 
выкуривания вина и т. д. Очевидец конца X IX  в. писал о 
шорцах: «Между собой инородцы ж ивут большей частью 
очень дружно. Помогать друг другу ,  в случае не только 
крайности, а просто надобности, каждый вменяет себе в 
обязанность, н эта взаимная помощь возведена в обычай. 
Обыкновенно, если инородец не имеет достатка, а ему надо 
ж ениться, он оповещает об этом своих родных и знакомых, 
весть об атом разлетается, н к свадьбе новобрачному всякий 
что-нибудь тащит и везет, и деньги, и скота, и одежду, 
и съестное, кто что может, сообразуясь со своим достатком. 
Нигде в такой море не применяется пословица ,,с миру по 
нитке — голому рубаш ка" ,  как  здесь»22. Однако в наиболее 
развитых районах Саяно-Алтая в это же время обнаружи­
вается далеко зашедшая социально-экономическая дифферен­
циация общества с появлением прослойки бесправных 
и неимущих. И все же, когда большинство законов сов­
местной экономической ж изни рода уж е перестало играть 
роль доминанты, последний продолжал оставаться важ ­
нейшим идеологическим инструментом самоописанпя тра­
диционного общества.

Мы полагаем, что сеок можно рассматривать как  основ­
ную м о р ф о л о г и ч е с к у ю  единицу этносоциальных 
структур тюркских народов Южной Сибири. Долгое время 
он я вл я лся  наиболее устойчивым н минимальным элемен­
том, в пределах которого была сосредоточена этническая 
специфика. По мере размывания традиционных экономиче­
ских и этносоциальных структур ряд функций сеока унас­
ледовали генеалогические подразделения ппого уровня — 
семьи, фамилии, территориальные объединения. Но на про­
тяжении многих веков тюркской истории род существовал



к а к  альтернатива формальных п недолговечных государст­
венных объедппений. Рассыпаясь, этио-полптнческио объ­
единения — от каганатов до Д ж упгарского  хапства — остав­
л я л и  после себя копгломерат родовых и родоилсмоттых 
групп, связанных родственными п культурными отношения- 
мн разной значимости. Впоследствии они послужили той 
базой, на основе которой формировались народности.

Устойчивость сеока, ого способность дробиться, воспро­
изводя исходную структуру, объясняется, вероятно, слож­
ным комплексом причин и факторов, о многих ил которых 
мы можем пока только догадываться. Речь, конечно, должна 
пдти о диалектическом взаимодействии социальных и этни­
ческих начал, биологии и культуры.

П ож алуй , далеко по все действительные и возможные 
качества сеока былп очевидпы для  стороннего наблюдателя, 
чье вппмаппе прежде всего обращалось к вещному оформле­
нию культуры , очевидным проявлениям социальных и хо­
зяйственных отпотеннй; зпаковое оформление родовых ин­
ститутов фиксировалось недостаточно точно.

То, что сеок является  основным субъектом ритуальной 
деятельности (при наличии целого ряда других соцпальпых 
п территориальных образоваппй), по этнографическим мате­
риалам устанавливается достоверно. Нетрудно заметить, что 
во всех обрядовых сюжетах п эппке субъектом всегда высту­
пает пекпй коллектив, но не индивид. В то же время эта 
общность в сакральпы х текстах не определяется прямо как 
«род». Ч ащ е оп только подразумевается (из контекста ритуа­
ла) плп обозначается как  «мой народ», «мы, черноголовые», 
«твои люди», «люди, живущие под солнцем и месяцем», 
«солпечпый парод», «живущий под солнцем парод»23.

Создавая модель своего мира, члены сеока помещали себя 
в его центре 24. Следующим шагом было признаппо себя един­
ственными л ю д ь м и  среди иных существ. Поэтому каждый 
род, обращ аясь к духам, божествам, именовал себя просто 
п а р о д о м ,  подразумевая тем самым свое исключительной 
право на это званпе.

Н Е О Т Ч У Ж Д А Е М А Я  СОБСТВЕННОСТЬ

К а к  пзвестпо, в традиционном общественном сознании про­
тивопоставление «своп — чужие» было чрезвычайно зна­
чимым, ибо оно отражало псконно присущее человеку стрем­
ление к с а м о о п р е д е л е н и ю ,  выделению среди себе 
подобных, но иных. Б .  Ф. Поршпев подчеркивал, что про­
тивопоставление «мы — онго> первичнее и глубже, нежели



«я — ты»26. В рамках отношений «мы» и «они» зарож дались 
основы позднейшего этнического самоопределения. Чувство 
«мы» предполагав! реализацию многих сугубо ч е л о в е ч е- 
о к н х гвойстп п качеств. С другой стороны, «мы» много 
биологнчнее, нешсл п «я», оно взывает к величайшей цен­
ности архаичного общ ества— к кровному родству.

Д л я  родового обществ чувство «мы» обладало безуслов­
ной значимостью. Однако в полпой мере оно реализовыва­
лось лишь при наличии своей антитезы —«они». Абсолюти­
зация отличия своего рода от других как  бы восполняла 
недостаток р е а л  ь н ы х различий, границ между экзо­
гамными коллективами. 11а место соседей, хорошо знакомых 
в действительной жизни людей, мнфопоэтпческое сознание 
помещает существ, в тон или пион степени «неполноценных».

В соответствии с закономерностями традиционного миро­
ощущения явно преувеличиваются достоинства своего рода 
и пнаковость любого другого. Этот момент хорошо подмечен 
Г. II .  Потаниным: «Между родами всегда существует извест­
ный антагонизм и соревнование, которое выражается, на­
пример, при борьбе, при бегах па лошадях, при добыче 
зверя, орехов п т. д. Одержавший верх становится предметом 
гордости целого рода. Впрочем, .мне не доводилось ни разу 
убедиться, чтоб этот антагонизм переходил во вражду между 
родами. П роявление этого антагонизма лучше всего выра­
жается в тех шуточных или бранных характеристиках, кото­
рые сочиняет один род про другой»20. Действительно, нас­
мешливые поговорки являются  своеобразной характеристи­
кой сеока, данной ему другими группами. Вот что, напри­
мер, говорилось о мундусах:

М у н д у сы ,  я у н д у е ы !  Т ы с я ч а  дураков .
О г сбо р и щ а  б ы к ов  т е л я т  ещ е  но будет -  
С бори щ е  м у в д у со в  народа  не составит.
(Ты) пак  бояп лн н ая  корова ,
К а к  соба ка ,  охотно л а ю щ ая ,
К а к  л я г а ю щ а я  ло ш ад ь ,
К а к  р евущ и й  медведь!

В такой нелицеприятной форме рисуется мнимая ди­
кость членов рода, нх чуждость миру культуры.

Тема владения или невладенпя культурными ценностями 
(вещами, навыками) преобладает при характеристике сео- 
камн друг друга. Примером может служить поговорка- 
«дразнплка» о сеоке калар:

Н а  кос огоре  сн ег  не д ер ж и тся ,
А у калара скот не держится.



Одно из подразделений чглканцен, поздно пояппшнрргя 
и бассейне р. Сайгол, было, согласно преданию, обделено 
охотничьими угодьями. Этот факт отразился п характери­
стике рода ш акш илыг:

Н о  им ея  ломлп (бродяг) к а к  росгомахн ,
П о пмеи п остоянн ого  мости (бродит) паи  олени.

О роде чагат среди кумандшщев п старину говорили так:
Ч а г а т  — ч е л о в е к  — р .пп е  человек?
Н а  б ы стр и н е  п ал к о й  отталки вается ,
П о  к а ж д о м у  онеру ночует,
Н а  к а ж д о м  броду  с потолком.

Здесь скрыт намек на запрет черпать воду котелком, 
которого люди придерживались из боязни «упустить сча­
стье»27.

Подобных «портретов» у тюрков Саяно-Алтая было в 
прошлом множество. В них средствами поэтического гроте­
ска  актуализировались  отношения «мы—они». Эти отноше­
н ия  играли  особую роль при установлении между сеокамп 
брачных связей. В поено койбальекпх юношей говорится:

Е с л и  бы го л е н п  моп  по Сылп с ш срсты о,
Т о  я  ж е н п л с я  бы на д о ч ер я х  чода,
Е с л и  б и  г л а з а  моп но б и л и  красны е ,
Т о  л ж е п п л с я  бы на д о ч ер я х  канг!

В этом тексте упомпнаются два койбальекпх рода: чода 
п канг п подразумевается запрет брать жен из своего рода 
(игра слов: чода ‘голень’; канг ‘кровавый, красны й’).

Заключению  брачных союзов между родами предшество­
вало словесное состязание. К а к  пишет П. Ф. Ката  нон, са- 
ганекпе п койбальекпе парни и девушки, играя  вместе, 
пели друг другу  такие стихи:

Койбальекпе юпогап:
С аг ай ц ы . . .  у  с а г ай ц ев  у м а  пет,
К а к  у  со л о во й  кобы лы  пет молока .

Им отвечали сагапскпе девушкп:
К о н б а л ы . . .  у  к о й б я л о в  страстп  пот,
К а к  у м у ж а  пет сплы.

После этого, говорит предание, сагайцы сталп жениться 
на девицах койбалов, чтобы доказать свою способность быть 
м уж ьям и  28. Обмен женщинами сближал роды, уравновеши­
в ая  взаимное «отрицание». Среди зажиточной части хакасов, 
к ак  сообщает В. Я .  Б утанаев , существовал даже обычай 
едок нандырии  ‘возврат сеока’. Например, если девушка пз 
сеока пурут выходила замуж  за представителя сеока хыр-



r u e ,  то eo дочь долж на была выйти замуж за близкого чело- 
пека из рода матери. Такой  брак считался падежным, и, 
глашюо, фамильные драгоценности и богатство не уходили 
на сторону. 15 ^ в я з н  с обменным браком сбои нандырпи 
среди хакасов  выделялись даже брачные фамильные па­
ры: Порчпкопы — Киштеевы, Чаитыковы — Ш алп ш овы  и 
т. д.»га Соперничество-сотрудничество сеоков распростра­
нялось на все сферы их существования.

Престиж рода защищали в поэтических состязаниях  ска­
зители. Нот отрывок из записей А. К алачева, совершивше­
го в конце прошлого века путешествие к алтайским теленги- 
там. «Итак, летом дл я  толенгнта наступает светлая полоса 
в непроглядной ж изни .. .  Поспел арак  — можно совершать 
религиозные празднества Ульгеню и Е рл н к у ,  можно начи­
нать свадьбы, семейные праздники, можно заключать дого­
воры и условия между собою,— их необходимо закрепить 
чаркою арака .  Можно просить помощи какой угодно у бога­
того сородича: он не откажет по обычаю, если ему привезти 
в нодарок турсук арака .  Гости ездят пз юрты в юрту, приво­
зя  с собой арак ,  пируют, обмениваются подарками, выгля­
дывают, нет ли чего променять, старпкп выискивают невест 
д л я  сыновей, торгуясь за калым, устраивают байгу, «тай», 
т. е. свадебный обряд, празднование которого относят непре­
менно на лето. П а праздниках  начинаются интересные состя­
зания певцов «ченежу-кожандарь»— обычай, поразивший 
меня своей оригинальностью. Д р у г  перед другом садятся 
два певца «кожанце», принадлеж ащ ие к д в у м  р а з н ы м  
р о д а м  «суокам», и по очереди начинают петь, восхваляя  
каждый свой «суок>>, осмеивая противника п род его. Все 
метче н злее становятся остроты, певцы стараю тся изо всех 
сил, сопровождая свое пеппе игрою на двухструнной бала­
л айке «кайлаган-абусе», они знают, что за спинами их 
сидят многочисленные родственники, жадно внимающие 
каждому их слову, знают, что поражение на этом турнире 
покроет стыдом весь их род»30. (Р азрядк а  н а ш а .— Авт.). 
Ритуальное соперничество двух родов в данном случае мож­
но рассматривать как  «обмен силой», эквивалентный симво­
лической борьбе родов в свадебном ритуале s l . П оказатель­
но, что здесь интересы каждого рода представляет профес­
сионал. Сказительская, певческая традиция, судя по всему, 
функционирует как  р о д о в о й  институт.

Стремясь установить брачные связи, телеуты придавали 
большое значение репутации сеока, из которого происходит 
невеста. Избегали брать невесту из малочисленного, бедно­
го рода 32. Предпочтение отдавалось б о л ь ш и е  знатным ро­



дам, чья  «биография» уходила и глубокую древность, имена 
предводителей которого были известны и округе. Качиицы, 
ядро которых составляли сеокн возвысившихся и ссредиио 
пока Ki.ipn.i3on, пин()нмер, «кичились споим происхождением 
и считали сага и цен, кмзыльцеп и копбалов п и;г;о себя но 
достонпстиу, презрительно называя  их пора един ‘серая 
кость» 33.

Материальную  основу могущества рода составляли преж­
де всего его территориальные владения. 15 древности район 
обитания каждого сеока был строго определен. Члены ха­
касского ссока том, к примеру, жили в верхоньях р. Томи, 
уус сагай — в верхоньях p. J1 юс., и т. д . — между топоними­
кой н этнонимами существовала п рям ая  связь :14.

К а к  уже не раз отмечалось, у многих тюркоязычных паро­
дов Южной Сибири кочевья и охотничьи угодья вплоть до 
X I X  в. находились в общеродовом пользовании, причем 
нормы традиционного земельного права соблюдались чрез­
вычайно. строго «Место нашей охоты прежде было назначе­
но и зд а в н а ,— поясняли  ннформаторы-карагасы 11. «1». Ката- 
н о в у ,— теперь у нас охотятся на тех местах, где охотились 
прежде старики. Это (назначение места охоты) не находится 
в ведении начальника (улуг паш-шуленга). Если кто придет 
и станет охотиться на чужой земле, то должен известить 
об этом хозяина,  если не спросить его — то худо п хозяин 
будет сердиться. Место, где охотится кость каш, находиться 
на Б елогорье  (тайга), место охоты кости сарыг каш нахо­
дится  на р. Терей-суру, впадающей в Бирюсу с левой сторо­
ны.. .  Место, где охотится кость чогду, находится по р. Чуе. 
Место, где охотится кость кара  чогду, находится но р. Ага 
(Ока) в земле тункинских бурят»35.

Существование общества охотников и скотодовов нахо­
дилось в прямой зависимости от состояния угодий. Посяга­
тельство на земли рода отражалось па благополучии его 
членов. С ростом переселенческого движения на Алтай во 
второй половине X IX  в.,  когда под угрозой оказалась тра ­
диционная, экологически сбалансированная  система приро­
допользования, территориальный вопрос встал особенно 
остро.

В Г А А К е хранится  любопытпый документ — Приговор 
общественного схода кочевых инородцев, живущих в вер­
х ов ьях  р. Больш ой Или от 1 августа 1886 г.,  адресованный 
в Главное управление Алтайского горного округа. В нем 
принявш ие крещение коренные обитатели черновой тайги, 
возмущенные захватом их лучших угодий, выжиганием тай- 
rUj вырубкой кедрачей, отгоном промыслового зверя и т. д . ,



выдвигали требование о закреплении своих прав на земли 
предков. Н их прошении говорилось: «... как  мы, так и пред­
ки iiiiiiiii с 12 колени проживали и проживаем аи л ы ю  
по речкам Малом и Большой Или до самой вершины 
о п ы \ ,  занимая самые лучшие местности, как  для  хлебопа­
шества, сенокошении, гак звериного и орехового промысла, 
жили спокойно и мирно, и предки наши добывали тут же 
железо для  поделок, а где, это .мы сможем у к азать . . .  Зная  
то, что мм есть коренные обитатели Чернового к р а я  и этой 
местности, где поселились крестьяне Пьянов с товарищами, 
то тут жплн наши предки и добывали даж е железо, а где 
ж ивут крестьяне Абатпов, то там же жили наши предки, п 
мы можем указать и то, где погребены их кости, а потому 
мы все единогласно постановили настоящий приговор, кото­
рым просим Главное управление Алтайского горного округа 
сделать распоряжение о наделе пас тою землею, которая 
с глубины века принадлежала нашим предкам...»36

Таким образом, и в системе соцналыю-лкономпческпх 
отношении, и в мнфорнтуальных построениях социум пе 
отделял себя от занимаемой территории.

Каждый член рода ощущал себя составной частью «зем­
ли — воды», родины, lice, что находилось за пределами родо­
вой территории, являющ ейся земным аналогом мифического 
ц е н т р а, наделялось чертами н е г а т и в н о й  н н а к о- 
в о с т и. Об этом прямо говорит тувинское выражение чер­
пан ческоо, сугнуп сускаа ‘бродяга’. Б уквальн о  оно пере­
водится как  ‘отщепенец земли, остаток воды’ (ср. рус.: 
«отщепенец» как  обозначение части, отделившейся от ц е л о- 
г о, и «у-родь»— человек, в прямом смысле лишенный рода, 
физически неполноценный)37. «Чужой человек» по-тувински 
хара кижи ‘черный человек’, а «чужбина»— (хара чер) ‘чер­
ная земля’.

О том, что человек в н е  рода — аномалия, говорит лек­
сика алтайского языка: бродяга, беглец обозначаются сло­
вами теснин, тескипчи. Примечательны значения одноко­
ренных слов: теске р ,  тескере, тискери  ‘наоборот, наизнан­
ку, в противную сторону, превратно, уродливо, совсем пе 
так как нужно’; тескери кор  ‘ненавидеть, отвращаться’; тес- 
Keiute ‘идти северной стороной’ 38. Недаром принятие чело­
века в род обставлялось как  его второе рождение. Если род 
усыновляет ребенка-енроту, тот обязательно получает имя 
рода 39. Женщины, покинувшие отцовский род после свадь­
бы, в дальнейшем считаются чужими.

Чуж бина изображ ается  в фольклоре как  враждебная, 
непригодная дл я  жизни среда:



М он кош ,  оседланны й 
М учается  иод седлом;
М у ж ч и н а ,  сы н  матери,
К удет  м учиться  н ч у ж о й  стороне.
ПерХОИОЙ мой конь
П б е л о к о и ы л ы ю й  степи п р о ло ж и т  дорогу;
C.F.in отца ,  и сам, бедолага,
С ч у ж б и н ы  нее ж е  нерпуеь 1,>.

Инородец же, гудя  по фольклорным описанным, принад­
лежит к разряду  инаконых - неполноценных существ. Ге­
рои шорского сказания  и поисках предназначенной ему 
невесты отправляется  в землю богатыря Шадея. Описание 
этой земли весьма красноречиво:

Е с л и  ты it зем лю  б о га ты р я  Ш адея  т . е д е ш ь ,  краснее  кропи красно- 
р ы ж ы н  к о н ь  твой всех коней  н ич тож н ее  будет! Е сли  к ту землю ты 
вой деш ь,  всех м у ж ей  ничтож н ее  ты о каж еш ь ся !  Т5се люди гыше тебя 
там будут .  Т а м  многие со многими (п р о ш в  тебя) будут,  одни оди неш е­
нек  ты остан еш ься .  Кслн  на синие  л е ж а  у м и рать  станеш ь, мнил лицом 
тебя  п о в е р н у т ь  челонека  не будет, если вниз лицом у м и рать  станешь, 
вв ерх  лиц ом  тебя попоротпть никого не найдется. К ап  Мерген. брат  
мой! Е с л и  ты и землю богаты ри  Шадея отиран иш ься .  клепавш ий тебя 
ч ер н ы й  ворон  меня кл е в а ть  не будет,  меня  клюющий черный норой 
тебя  к л е в а т ь  не будет.  Е с л и  ты, землю ч у ж о г о  народа о бъезж ая  к р у ­
гом, д о п ь я н а  инио пить  будеш ь,  не заметиш ь,  к а к  погибнешь! .. Если  
с к а з а н н о е  мною слово  ты не н ар у ш и ш ь  (не переступишь),  то дочь 
Ш ад ея  п р и в ез еш ь !  Скапанное мною слово если п ер е сту п и ш ь ,— путь ,  
но  которому тебе  е х ать  туда  будет, пути ,  по  которому назад во з в р а ­
щ а т ь с я ,  не будет. Твои  п уть ,  туда  ведущ ий,  я знаю; снова в :п у  землю 
в е р н е ш ь ся  ли  ты — и не знаю  а .

Эпическое сватовство демонстрирует гиперболизирован­
ную чуждость иной страшл, «чужого юрта», социальную и 
физическую неполноценность тамошних жителей. Поэтому 
герой, п риезж ая  во владения чужого .хана, часто принимает 
облик тастаракая  — нищего бродяги, плешиица, существа 
той зоны Космоса, где не действуют законы культуры.

Ч уж еродцы  (обитатели иного мира) норою в фольклоре 
вообще лишены человеческого обличий. Примером может 
служ ить одно из преданий карагасов (тофаларов), записан­
ное в конце ХГХ в.

В п р е ж н е е  время ходи л  по краю  :>той зем ли  одни человек.  Шел 
он  в н и з  п о  дороге.  К о гд а  он  шел,  встретились ему люди. Лтн люди 
им е ли  к о н ск и е  копыта .  Они  стали  у го щ а т ь  атого  человека.  О н и  з а ­
к о л о л и  свою дочь,  чтобы п окорм и ть  того человека .  У би вш и ,  сварили .  
Т о т  ч е л о в е к  с к а з а л  так: «Я вы й ду  на у л и ц у  и обойду з т у  юрту.  Придя 
о т т у д а ,  б у д у  е с т ь ! » Т от  ч е лове к  вы шел из юрты и, перерезан  чумбур 
своей  л о ш а д и ,  осед лал  ее и сел на пес верхом.

У б е г а я  оттуда,  он  п оеха л  рысью. Л ю ди  с кон ск и м и  коп ы там и  п о ­
б е ж а л и  всле д  з а  тем человеком  и п о гн а л и с ь  во о р у ж е н н ы е  ж е лезн ы м и  
к р ю к а м и .  К о г д а  они  ст а л и  н аг он ять ,  то че лове к  перескочи л  через  б о ­



лото.  Т о т  человек  у б е ж а л ,  с к р ы в а я с ь  от п ресл ед у ю щ и х . . .»  Н а  своей  
мути он встретил «вечный м ал ен ь к и й  народ», е зд ящ и й  на зай ц а х .  
I! б ла годарн ость  за  убитого  соболя ,  у н и ч то ж а в ш е г о  этих людей,  они 
п о обещ али  п ри в езти  ч еловеку  ж  иную воду. Н о ,  когда они п о яв и л и сь  
в готепнн,  ж е н щ и н ы ,  уви д я  их, рассмеялись.  «Ж ен щ ин ы  расхохотались,  
говоря: « К ак о в  енот! К ак овы  они сами!» Потом вечный народ о серд ил­
ся .  осерд ивш ись ,  вечный парод не дал  д а в еш н ем у  ч ел о в ек у  печной 
воды, а вы плеснул  ее на деревья :  кедр,  ели  и сосну.  Потом сам и  они 
вернулись .  Те  три дерева  стал и  все иметь ли с т ь я  к р у г л ы й  год»12.

Итак, при характеристике иных сфер мифического Кос­
моса и их обитателей традиционное сознание неизбежно обра­
щалось к оппозиции «мы — они». Ч у ж аки ,  пребывающие 
в безвременье н не знающие смерти, отличались от «землян» 
не только физическими изъянами, по и «бескультурьем». 
И чем сильнее подчеркивалась инаковость другого мира — 
другого рода, тем рельефнее выступала мысль, что своп 
род — пто п а с т о я щ е е, подлинно человеческое.

I! традиционном мировоззрении род выступает как  орга­
низация многоплановая, имеющая богатое вещное н знаковое 
оформление. Не будет преувеличением сказать , что п с е  
аспекты бытия рода, как  действительные, так и вероятност­
ные, рисуют его совокупный «портрет». Символы-маркеры 
разнообразны: ато и родовая земля, угодья, пастбища, кед­
ровники. Это родовые селения, тамгп, нзмхп, священные 
горы п реки, духи-покровители, родовые шаманы и т. п.

Традиция обозначения группы через систему маркеров 
восходит к глубокой древности. Согласно преданиям, бытую­
щим у многих тюрко-монгольскнх народов, государствен­
ная, мироустронтельная деятельность средневековых пра­
вителей начиналась с упорядочения социальных структур 
путем введения пх развернутой индексации. Известно, на­
пример, что Чппгнсхаи пожаловал всем родам по дереву и 
по птице, особые тамги и отклики. Введение этих маркеров 
вносило порядок и «законосообразность» в окружающий 
человека мир 13.

Имя рода — его визитная карточка, заветное слово, пере­
даваемое нз поколения в поколение. Изучение этнических 
процессов в Южной Сибири показывает, что стремление 
сохранить название рода обнаруживается при любых пере- 
пптиях истории. Мнфопоэтнческая традиция, как  правило, 
возводит ого к имени первопредка.

Нередко в этнониме отражается  характер  деятельности 
социума или особенности его быта.

Древних теле катайские источники называли «гао-гю 
(као-жю)». Это имя было дано народу сторонними наблюда­
телями, отталкивающимися от внешних форм кочевой ку л ь­



туры. В переводе с китайского «гао-по» означает ‘высокие 
попозкп’, ибо прп перекочепках пазпаппые кочотшнип поль- 
зопалпсь деревянными полозками на дпух высоких колесах 
(со множеством спиц), впрягая  в них быков. Г5 этнографиче­
ской современности известны алтайские родовые нодразде- 
лення саргайчи (собиратели сараны) н сыгыпчп (пастухи 
маралов). Тубаларскпн  сеок коидош подразделялся иа ко- 
бурчи-кондош (угольщики), катугас-коидош (молчаливые), 
кипе пбрюк коидош (носящие кошомные шапки) и палан- 
кондош (собиратели калины). 15 именах некоторых хакас­
ских сеоков отразились социальные реалии: кнетим (дан­
ники), хамиар (шаманы), пильтыр (метисы)11.

С названиями родов, с представлениями о доблести пред­
ков, родовых символах, почитаемых местах, по миопию ис­
следователей, были связаны боевые кличн-ураиы. Известные 
с периода рапного средневековья, они долее всего сохраня­
лись у тюркоязычных пародов (’родной Азии и Поволжья, 
я в л я яс ь  звуковыми метками р о д о в 15. Еще в X IX  в. клич 
«уруй!» был зафиксирован у якутов. Употребляемый во 
время молитв, священнодействий и боевых сражений «в 
знак радости, призыва, угрозы», он соотносился с почита­
нием общего для  союза якутских родов бога Ап-Тоёна н его 
символом — орлом. Кроме единого возгласа н единого зна­
ка  — птицы бога Аи, «... каждый род и каждый второсте­
пенный родовой союз имели своп знаки, „знамена или 
там ги '1, к ак  их называют воеводские власти того времени, 
имели своп родовые кличи . .у р ан " ,  свои военные песни и 
прозвища. Эти кличи, песни, формы и названия „знамен" 
совершенно забыты якутами»10.

Традиция  звуковой индексации, но всей видимости, ут­
рачена и большинством коренных народов Южной Сибири. 
По у хакасов, например, сохранилась память о существо­
вании и сверхъестественной силе возгласа «Хурай!».

В с к а з а н и я х  бы вает  это слово,  по р е д к о ,— о б ъ я с н я л  олив из и н ­
ф о р м а т о р о в ,— в молитвах  лтого  слома нету. Л пот некоторы е богаты ри  
г о в о р я т  к а к о е -т о  о бъеди няю щ ее  слово  дли своего спасен и я:  <‘0  хур а й ,  
х у р а й ,  хурай» .  П огаты рн ,  если кто-то хитрит ,  обманывает ,  чтобы ото 
п еребороть ,  чтобы сбылось (то, о чем думают),  гов орят  «хурай». I! п р о с ­
т ы х  (н ебогаты рс кого  ц и кла )  с к а з а н и я х  этого  слова  нету. Встречаем 
у  ш а м ан о в ,  в б о га т ы р с к и х  п оэм ах  только: (п р иб ли зи тель ны й  п ер е ­
вод) — «да поможет»,  «да спасет». Иногда  и без ш а м а н а  (слово) уп отреб­
л я л о сь .  Ж с н щ п н ы  п о ж и л ы е  — если вздрогнет,  з а п л а ч ет  ребенок,  п о ­
б е ж и т  к  нему,  п о  голове  к р у ж и т  — «хурай»,  «хурай». Что-то  вроде 
«спаси» то слово»47.

В отдаленном «героическом» прошлом тюркоязычных на­
родов Саяно-А лтая боевой клич, вероятно, являлся  обяза­



тельным атрибутом родовой структуры. Будучи  одним из 
слемептон опнсапия/создаппн своей группы, он одновремен­
но позволял противопоставить ей чужую. Звуковые марке­
ры и совокупности с другими признаками создавали меха­
низм дифференциации социума, служили одним из источни­
ков возникновения оппозиции: «свои род — чужие роды», 
«организация — хаос», «культура — варварство».

IS силу того, что каждый <о:ж осмысливался его членами 
как часть освоенного мира, он единственный мог обладать 
знаками культурной принадлежности.

J 1еотчуждаемой собственностью, святыней рода у боль- 
пшпетпа тюрко-мопгольскнх народов являлось  молоко и 
молочные продукты. Запрет на передачу молочной закваски 
инородцу, угощение гостя молоком (как символическое при­
общение его к роду), использование айрана, молока н мо­
лочной водки па родовых жертвоприношениях — все это 
свидетельства совершенно особой роли молока как  символа 
с в о е й культуры. С ним можно сопоставить разве что 
семиотический статус родового огня — хранителя  жизни 48.

Среди маркеров сеока символами мира культуры  высту­
пали также и тамги (рис. 1). Единой точки зрения на их 
природу не существует. Большинство исследователей св я ­
зывает появление тамг у кочевых племен Центральной Азии 
с возникновением и развитием института собственности на 
скот. Основное значение этого слова в тюркских язы к ах  — 
тавро, знак собственности, которым клеймится скот. Именно 
такой смысл придавали термину авторы енисейских надпи­

сей: тамкалы иылки  ‘табун, отме­
ченный клеймом'; тамка am  ‘клей­
меная лош адь’. Все известные па­
мятники, в той или иной степени 
отразившие древиетюркскую исто­
рию и культуру ,  засвидетельство­
вали употребление тамг в качестве 
родовых п племенных знаков соб­
ственности 4Э. В частности, соглас­
но традиции, Огуз-хан утвердил

Р ис.  1. Н а с к а л ь н о е  пзо-  
/[( С ражение.  П р и м еч а т е л ь ­

но |^У но, что  х у д о ж н и к  счел 
) \  н еобход им ы м  воспронз-  

( L  / /  J) вестп  на к р у п а х  ж и -  
«Х'уч х/ вотных с ти л и зо ва н н ы е  

и з о б р а ж е н и я  тамг.



'Г а и л и ц а 1

О б р азц ы  родовых т а м г  а л тай ц ев  (конец XIX н ачало \ \  и)

3ii;iK Значение зн ака Родонпм МрИИИДЛОК- 
ПОСТ!.

тоо скур ‘к о р ы т о ’ ЮДОШ

) ай ‘м е с я ц 1 к ы п ч а к ,  к е р г н л ъ

чорго ‘т р у б а  д л и  п е р е п ш н и г о  а п п а р а т а ’ м ам м аи

J2 Kij.ija ‘б а р а н ’ ал  мат

► чйя ‘с а м о с т р е л ’ ти ттас

9 сырга ‘с е р ь г а ’ а л м а т

§> с у улуг ‘у д и л а ’ т ё л ё с

О т а ж у у р ‘ф л я г а ’ с а а л

з н а к и —тамги всем сионм 24 внукам. Рашндаддпп писал, что 
тамги были определены при Кун-хане, сыне н наследнике ми­
фического Узун-хана, чтобы нмн «нарочито обозначались ук а ­
зы, сокровищницы, табуны н стада, во избежание от кого бы 
то ни было ссоры пли сопротивления у одного с дру­
гим» 50.

Аналогичные функции тамги сохраняли  у тюрко-мон- 
гольекпх пародов вплоть до недавнего времени. 1! 1882 — 
1892 гг. JI. Ф. Натановым было собрано около 3 тыс. тувин­
ских, хакасских, киргизских и монгольских тамг; только 
по «Кинге Аскызской инородческой управы на записку сло­
весных явок  в 1893 — 1895 гг.» им было переснято 79 
знаков 51.

В X I X —X X  вв. хакасскими тамгами служили и буквы 
русского алфавита, хотя чаще всего клеима коренных оби­
тателей Саяно-Алтая изображали уднла, подковы, скобы, 
корытца, луки  со стрелами, т. е. так или иначе передавали 
специфику производственной сферы (табл. 1).



Будучи прежде всего знаком собственности, тамга изме­
нялась сообразно лю лю цпи  экономических и социальных 
отношении. It началу X X  п. сущсстиоиали территориальные, 
семенные, личные, кастовые, княж еские и прочие знаки. 
Имеете с тем продолжала сохраняться  традиция их родового 
наследования. Ланрнмер, большинство членов сеока аара  
имело тамгу «пилы», а сеока сапны — «подкова»52. Известно, 
что и прежде каждый сеок имел свою собственную тамгу, 
которой .метили посуду, кошмы, потники, но главным обра­
зом — скот, коней.

Авторитет этого знака был непререкаем. Согласно бурят­
ской традиции, выделившийся сын не должен был менять 
отцовского клеима. Он мог только видоизменить его. В сл у ­
чае, если бы родовое клеймо было изменено и оказалось бы, 
что точно такое же принадлежит какому-лпбо другому роду, 
последний имел право забрать весь скот, отмеченный этим 
знаком. У телеутов тамгу отца наследовал младший сын. 
Старшие несколько изменяли рисунок отцовской тамгп пли 
брали себе новую. Меняли тамгу и в том случае, когда «не 
водился» скот. II .  II. Дыренкова писала: «В алтайских и 
телеутекпх сеоках тамга крепко держ ится, а отдельные со­
родичи, разбросанные далеко по всему Алтаю, ср азу  узнают 
по тамге табуны своего сеока»03. Б ез  сомнения, в прошлом 
тамга была не только клеймом, которое выж игали, чтобы 
пометить скот. Сфера применения этого знака была много 
шире — он служил символом рода и его власти.

Традиция родоплсменной идексацип, восходящая к пери­
оду древнетгоркской государственности, была, вероятно, ис­
пользована и при оформлении административных структур 
иовейшего времени. Можно предположить, что между там­
гами и знаками-печатями представителей власти существо­
вала преемственная связь . Подобные печати (утвержденные 
правительством в X V I I I  в.) были описаны Н. Ф. Натановым 
в его отчете о поездке к карагасам (тофаларам) 1890 г.: 
так ,  например, па печати карагасского шуленги вырезан 
вверху соболь, внизу: «шулень: бродяч: кара» и кругом 
«Нижнеу: округа»; на печати даргп карагасского рода (са- 
рыг каш) вырезан вверху л у к  со стрелою, внизу: «даргп 
к арага:  улуса» п кругом — «бродячих Карагас»; на печати 
дарги  кангатского рода (каш) вырезан вверху бегущий 
олень, а внизу: «дарги К ангатского улуса» п т. д. 61

Обычай использования печати — знака собственности и 
знака власти — нашел отражение в традиционном тюркском 
фольклоре. В одном из хакасских героических сказаний 
говорится, например:



К р о в я н а я  с а б л я  сел  па ко н я  и поохал  о ж н т я т ь  Г,иного богаты ря .  
У пего б ы л а  с собою ж п в а я  вода п мертвая .  О п  обмыл его подою и на-  
л п л  в рот;  тогда  С ними бо гаты р ь  о ж п л ,  стал  л у ч ш е  п реж н его ,  п о к л о ­
н и лся  в погп  К р о в я п о н  сабле ,  п оздоровался  н поблагодарил .  К р о п я -  
ная  с аб л я  пелел ему пегать п р ям о  перед  собою, сн ял  с р у к и  cnoii поло- 
тон п ерстен ь  п п о л о ж п л  па л бу  Сппого б о га ты р я  зн а к  зтп и  пгрстнем.

— Е с л п  тебя  б у д у т  сп раш п пать ,  чен  ты, с к а ж и ,  что ты п р и н ад ­
л е ж и ш ь  К р о в я н о й  саоло.

— Л у ч ш е  бы ты не о ж п п л я л  меня,  вместо того, чтобы кл асть  па 
м е н я  з п а к  п о з о р а ,— отмечал  Сивын б о га т ы р ь  п го р ь к о  з а п лак ал .

— К о гд а  ты мпе б удеш ь  очень н у ж ен ,  тогда будь  готов навсегда 
с л у ж и т ь  ъъ.

Перстень со знаком владельца яплялся  бытовой реалией 
традиционной тюркской культуры. Пожилые жешцпиы-ха- 
каски  до сегодняшнего дня сохраняют серебряные перстни 
с печатками местной работы. П а печатке можно увидеть 
инициалы: первые буквы имени владелицы и фамилии ее 
муж а. Т ак ,  возможно, подтверждался переход женщины иод 
власть нового рода.

Т акпм п  же значимыми и «паглядпымп» маркерами, как 
тамги плп печати, являлись  родовые коновязи. Они устанав­
ливались у ж илищ , погребений, а такж е на месте проведения 
ритуальны х церемоний. Пх количество и порядок располо­
ж ения соотносились с системой социальных связей, а офор­
мление служ пло, по-видимому, одним из признаков межродо­
вой дифференциации. Исследователи, работавшие на тер­
ритории Горного Алтая, пе раз отмечалп различия в офор­
млении фигурных навершпп коновязных столбов у разных 
этнических групп, родов и даже семей. Эта традиция восхо­
дит к  ранней псторпи кочевых народов Ц ентральной Азии. 
Изучение вероваппй и бытовой культуры  современных тюр­
ков Спбпрп позволяет утверждать, что коповязь, являвш аяся  
к ак  бы двойником хозяина, могла отождествляться также 
«с домашним очагом, с домом, с духом местности, со свящеп- 
пым или  родовым деревом, связывающим каждого члена 
рода не только с семьей и домом, но и со всем племенем и 
с той территорией, на которой оно живет»58.

Б удуч и  атрибутом культуры, коновязь, изоморфная об­
разу  мировой осп, служ ила  дл я  топографической разметки 
освоенного пространства. В качестве символического сред­
ства закрепления  права социума на землю н аряду  с пей, 
вероятно, использовалось священное животное (ызых) — 
один пз важнейш их классификаторов родовых структур. 
К а к  правило, это был копь, посвященный божеству, но 
находящ ийся в табупе хозяина. Очевидна тесная связь по­
священного («поставленного», по словам информаторов) ж и ­
вотного п родовой территории, ее «хозяина»67.



Ы зых 1шк(1гда по использовался для работ; пн вольно 
пасся, являясь  как бы живой моткой родовых владений.
I кжазатс.п.мо, что жонщпны-чужеродкп но могли даже при­
клеиться к нему и придерживались тех же правил «обраще­
ния», что н и отношении родовой горы мужа, его старших 
родетиеппнкоп. Пожилая хакаска говорила нам: «Когда 
ызых блинки к дому подходит, у меня от него гол она болит».

По слонам информатором, приеутетние ызыха и стаде 
гарантировало приплод и благополучие животных. Когда 
пес мой или н начале лета ызыха «стапплн», его обминали мо­
локом, что и контексте обряда может быть понято как  о и л о- 
д о т  п о р е  н но. К ак  мы знаем, «передача» людям плодо­
родии всегда осуществлялась через посредника, например — 
шамана. Думается, что ызых выполнял такую  же ф унк­
цию, он становился носителем плодородия в природной 
сфере 68.

Традиция посвящения животного в Южной Сибири пе­
реплеталась с обычаем, согласно которому каждый род 
«ставил» мзы.хов только определенной, с в о о й мастм. Х а ­
касский род пурут, например, имел ызыхон соловой масти, 
хыргыс — енноп, хасха — рыжей. У кызыльцев и сагайцев 
преобладали ызыхи гнедые и рыжие :,Г1.

13 обрядах, снизанных с жертвоприношением и посвяще­
нием коней божеству, масть животного была строго обозна­
ченным признаком. Д оказано , что в древности этот признак 
играл и этнодиффорепцпрующую роль: разные племена (оче­
видно, н роды) держали лошадей определенной масти. 
.1. П. Потапов пишет по этому поводу: «Изменение пли мо­
дернизация ритуального значения одномастностн коней в 
культе — от родовой ее атрибуции к атрибуции общего 
божества, почитаемого одновременно различными родоиле- 
мепнымн групп ам и ,— я связываю с отражением в культе 
реальных изменений в общественной жизни кочевников. 
Сущность их заключалась в делокалмзацни (в смысле их 
рассоления), в смешении родоплеменных г руин, консолида­
ции их па больших территориях под влиянием роста про­
изводительных сил и увеличением плотности населения. Од- 
номастность жертвенных пли посвященных коней но могла 
оставаться в рамках ужо изжившего себя родового культа. 
Одпомастпость стала сакральным элементом в почитании 
персонифицированных божеств межродового, племенного 
пли межплеменного ранга»60. Добавим, что п в древности, 
вероятно, содержание стада коней одной мастн было свя ­
зано с большими трудностями н оставалось скорее идеалом, 
нежели повседневной практикой.



Цветовой признак в тюркской традиции обладал огромной 
смысловой нагрузкой. Он до сего дня является  характерным 
компонентом целого класса :>тнонпмои. У алтайцев, скажем, 
и.шестнм сеоки: кара-тодош, сары-тодош, кара-алмат п сары- 
алмат. Цвет, будучи средством дифференциации и выделения 
родовых подразделении, возможно, указывает и на их рас­
селение по странам света. 1! тюркской традиции известна 
т ак а я  цветовая топография:

кара  ‘черн ы м ’ — соне])
«к ‘и е л ь ш ’— юг
кок  ‘зелены й  c m u n i '— поеток
ги/ш ‘ж е л т ы й ’ или  кызыл  ‘к р а с н ы й ’— з а п а д 111.

Не исключено, что цветовые характеристики в действи­
тельности когда-то соответствовали расселению частей рода 
по странам света в пределах родовой территории или, по 
крайней мере, отраж али  осознание правильности подобного 
расселения. В таком случае можно предположить, что ак- 
хасха (белые хасха) и хара-хасха (черные хасха) соответст­
венно суть «верхние», живущие в горах, и «нижние», долин­
ные. В отдельных случаях  в состав имени сеока входит п р я ­
мое указание  «горные», «водяные» (таг-карга, суг-карга). 
Б р а к и  между этими группами были запрещены, ибо они 
считались подразделениями единого рода. Те же принципы 
определили специфику территориальных родовых градации 
у куманднпцев. «К уманда,— писал Г. II . П отанин,— наро­
дец, обитающий на реке Бис, разделяется на верхних: брегу 
Куманды и нижних: тбмепгн Куманды; они произошли от 
двух братьев, нз которых один поселился вверху, другой — 
внизу. Третье отделение куманднпцев называется тоон.. . Ку- 
мандинцы говорят, что они помесь, метисы. Сами тооиы го­
ворят: предки наши вышли нз пня»112.

Х ар актерн ая  для  генеалогических легенд Саяно-Ллтая 
соотнесенность социальных структур с топографией Космоса 
еще раз подчеркивает ц е л о с т н о с т ь  р о д а  как  био­
социального явления ,  созвучного по своей структуре само­
му миру.

Человек традиционного общества, существуя в системе 
кровно-родственных связей, легко ориентировался среди 
множества «знаков». По крою одежды и резьбе на коновязи, 
орнаменту на кожаном сосуде и тамге он узнавал представи­
теля сеока. Действенное и знаковое освоение мира происхо­
дило так, что аморфный н безымянный мир в своем становле­
нии естественно обретал единственно возможные для  него 
очертания — очертания рода. Стяжение мира до удобных



п обозримых размеров и неразрывная  связь рода со своей 
землей обусловили глубинную с о п р и р о д н о с т ь  сеока.

П О ТО М КИ  И П Р Е Д К И

Строя свои взаимоотношения с миром, традиционное об­
щество проецировало их на временную ось. Гарантией су­
ществования рода было непрерывное единство предков и 
иотомкои, умерших и живых.

И лексике южно-сибирских тюрков при характеристике 
рода часто употребляется слово тол.  Попытаемся очертить 
круг его значений. Очень интересны производные от тол 
слова:
то.гОо ‘оплодотворить,  п лод иться ,  б и т ь  плодовитым*; 
т ол у  ‘род,  п о колен ие ,  потом ство ';  ‘у п ла т а ,  вы плата

д о л г а ' ;  ‘ж ер тв ен н ы й  н н к у н  д у х ам  з а  ниспослани е  зд о р о в ья  и б л а ­
г о п о л у ч и я '  (состоящий из больш и х л е н т  р а з н ы х  цветов,  кроме 
черного).

В тувинском языке термин тол  в сочетании со словом 
ijpe означает ‘потомство’, ‘дети’. В том же значении употреб­
ляются сочетания ажы-тол, ачы-ijpe или ачы-торел. В одном 
из тувпнекнх сказании в зпачепни ‘будущее поколение’ 
употребляется выражение сонгу ачы-ijpe из. В свое время 
Е. К. Яковлев  писал, что тувинцы «различают три степени 
родства: тирель, хан-торель н сеок-торель. Тбрель — все 
роды, сумо и хошуны сойотов, затем роды других племен, 
считаемые по преданиям родственными сойотам; таковы: 
д альнекарпш цы  у сагайцев...  карагасы , теленгнты в вер­
ховьях Ке.мчика и по реке К атунп, алдай-тува (алдай-урян- 
ха); сеок-торель — родство по роду, по кости, к ак  бы отда­
ленно оно ни было. Наконец, хан-торель — кровное родст­
во; считается, исчезает в пятом колене. Все остальные люди, 
не связанные друг с другом ни родством по кровп, ни по 
родовым делениям, нн по сохранившимся преданиям, назы­
ваются „ю скэ баш ха“ — „не  наши, посторонние11»04. Сход­
ные модели родственных отношений были известны алтай­
цам и хакасам.

У бачатских телеутов термин тол  и сегодня употребля­
ется в значении ‘ф ам и ли я’, ‘порода’. П ри  этом сохраняется 
память о знатных родах, знатных родовых фамилиях — 
ук т у  тильду  (ср. алт.:  ук т у  ‘наследственные заисаны ’). 
К  иим в первую очередь относились семьи, вплоть до 60-х гг. 
прошлого века обладавшие наследственной властью °5.

Б олее  определенно значение термина т о л ъ ~ т д л  раскры ­
вается на шорских материалах. Здесь акцентируется, что



тёль — это д в а—три живущих ныне поколения рода, его, 
так  сказать , наличный контингент. Крупный сеок делится 
на несколько тёлей. По материалам JI. П. Потанина, род 
кобый состоял из трех тёлей: Шулбаевых, Шишканаковых 
и Сысканаковых. Каждый из них включал два-три поколе­
ния мужчин, родившихся от одного отца, с их женами, т. и. 
явл ял  собою большую патриархальную  семью U(i. Вероятно, 
внутрнродовые подразделения были значимыми для членов 
данного сообщества — сеока. Тёль как  бы «собирал» ныне 
ж ивущ их потомков одного конкретного предка.

Н ар яд у  с понятием r/ui.i для  обозначения более узких 
(отцовских или материнских) лнниджей телеуты использо­
вали  термин ка.и)ыг:

Iй>гда х о т я т  у зн ать ,  откуда  ты родом, кто  ты ecu , ,  спраш иваю т:  
«Ч ей  калдыг?» ;  К а л д ш * — ато остаток от как и х -то  предков,  :мо п р о ­
д о л ж а ю щ и е . . .

Отдельная ветвь калдыга пли тёля носпла название 
кезек.

К е з е к  — ато к а к а я  п орода  где ж ив ет ,  нанимается кезек  —«кучка». 
С тар и н н ы е  к е зе к п  имели устойчивы е н азвани я .  Н а п ри м ер ,  «кричи» 
(земледельцы),  «айдар» (по имени богаты ря)  и ю рте  Ты дыкопых (сеок 
чорос),  «калан» в ю рте  А н д р ю ш к и н ы х  (сеок мундус) и т. д. Полыни яст ­
во ж е  кезекои  вели  свое  п рои сх о ж д ен и е  от кон кретн ого  л и п а  — деда 
и ли  прадеда ,  которого  х о р о ш о  зн а ли  потомки:  «Н аш  кезек  — метко- 
лер.  Д ед а  н аш его  П етк з  знали,  а мы все от него отродий»05.

Членение сеока на несколько подразделении было из­
вестно н хакасам. Крупные сеоки делились на более мелкие 
фамильные группы киджеге ‘косичка’. В сеоке ах хасха в 
одну «косичку» входили Копкоевы, Кабаковы, Норылковы. 
Члены киджеге называли  друг друга ибске карыпОас или 
обеке пиче  ‘брат (или сестра) по общему п редку’. Б р а к и  меж­
ду членами киджеге были запрещены

Столь сл ож н ая ,  вероятно, еще не до конца выявленная 
система описания реальных и символических родственных 
связей я в л я л а  собой .механизм адаптации человека в череде 
сменяющих друг друга поколений, определяла его место 
в социуме. Последний мог делиться пли соединяться (вхо­
дить в состав иных родственных коллективов), но это не от­
меняло необходимости сохранения дробной структуры. Ак­
туальность входящих в род подразделений диктовалась, 
вероятно, социальными и экономическими факторами — со­
хранением отцовского надела и имущества, а также прав на 
угодья  и пастбища. П о здесь имело место н желание людей 
определить свое место в сообществе указанием на предка — 
реального или мифического.



Динамичные, изменчивые и все жо консервативные в сво­
их основах родовые структуры воспринимались как  единст­
во живых и ушедших. С. Л. Арутюновым и II . II .  Чебоксаро- 
I!i,iм было убедительно доказано, что и этнической общности 
доминируют вертикальные, т. е. д л а х р о н н  ы е, инфор­
мационные связи (в отличие от общности социальной, ин­
формационна» сеть которой строится, как  правило, на 
синхронных связях)1'9. В згляд  рода всегда обращен в прош­
лое. где он ищет ответ на вопрос о своем происхождении, 
подтверждение своих исторических претензий, опору в ду­
ховных исканиях. О том же пишет И. С. Кон: человек 
«...чувствует себя частицей многих поколении предков, на­
чиная с родителей и кончая мифическими родоначальниками 
племен. Ж изнь  человека символизировалась как  бесконечное 
повторение действий, совершавшихся в далеком прошлом. 
Подражание предкам, героям, богам порождало настолько 
полную идентификацию с ними, что индивид подчас не в со­
стоянии отличить свои собственные деяния от пх деяний. 
Традиция пережинается как  непосредственная коммуника­
ция: живые физически чувствуют между собой присутствие 
предков; время неотделимо для  них от преемственности по­
колений, отношения жизни н смерти мыслятся как  органиче­
ский, естественный взаимопереход. Ото не сознательное ос­
мысление своих корней или «истоков», предполагающее так ­
же понимание собственных отличий от прошлых поколений, 
а буквальное переживание прошлого в себе, тождественность 
прошлого и настоящего»70.

Временная вертикаль «потомки — предки» пронизывает 
все верования саяно-алтайских тюрков. Это больше, чем 
«культ предков». Ото способ осознания своего места в прост­
ранственно-временных и причинно-следственных координа­
тах мира.

Но представлениям саяно-алтайских тюрков, умершие 
(предки) не исчезают с о в с е м. Один нз наших ипформато- 
ров-хакасов говорил так: «Кслп умирает большой человек, 
он должен заботиться о родственниках, душа его всегда при­
сутствует на земле». В утих убеждениях кроется еще одни 
источник веры и «душу» и «духов». Ныне, когда представле­
ния о прошлом существуют как  история целого народа, 
страны пли человечества, в общественном историческом со­
знании практически отсутствует л и ч п о с т  it ы  й  момент. 
Мало кто знает и помнит с в о и х предков дальше третьего 
поколения. Д л я  родового общества такая  ситуация непри­
емлема. Проводя в 20-х гг. нолевые исследования на Алтае,



I I .  П. Дыренкова убедилась, что со собеседники хорошо ос­
ведомлены в своей родословной. Алтаец Сарыш из сеоиа 
мундус лог  назвать зайсанов (правителей) своего рода до 
двенадцатого колена, а члены сеока меркит п селении Черга 
помнили до десяти поколении предков. «Ч'ак же хорош о,— 
писала II . 11. Д ы ренкова ,— помнит сеок о своих переселе­
ниях  п каждый член его знает и чувствует свое общее про­
исхождение от одного родоначальника»71. Старики и сейчас, 
хорошо помнят свои родословные, не столь уж важ н о ,— 
реальные или мифические. Общественное мнение не отказы­
вало им в достоверности, какие бы неожиданные ходы ни 
делала мысль, обращенная в прошлое.

Общественное сознание тюрков в полной мере испытало 
искушенно «идолом истоков» (но выражению М. Блока) .  
Стремление добраться до самого н а ч а л а при решении 
любых вопросов привело к тому, что род понимался как 
перевернутая  пирамида, у вершины которой, скрытой во 
тьме времен, находился один предок. Однако кроме родо­
начальника члены рода почитали всех предшествовавших 
нм на этой земле люден. Их было много больше, нежели 
ж ивущ их с о й ч а с, и с каждым годом число предков все 
увеличивалось. Обретение человеком последнего и вечного 
статуса предка считалось в традиционном обществе таким 
же закономерным и значимым событием, как  рождение ре­
бенка. Об этом недвусмысленно говорится в тувинской песне:

Е с л и  дорогой  мой п р а д е д  не умрет.
Т о  к а к о е  прааднестно д о л ж н о  o i .i t i .?

Е с л и  до р о гая  моя нраПаПушка не умрет.
Т о  как о е  и;е иразднестно  д о л ж н о  Ги.гп.?7-

Память об умерших, их имена передавались из поколе­
ния в поколение. П ри этом отношение к предкам, конечно, 
не исчерпывалось благоговением и страхом перед ними. 
Потомки явно стремились к  близости с. предками, к под­
держанию  отношений, в которых, как  считалось, были равно 
заинтересованы и умершие, и оставшиеся на земле. Умершие 
мыслились как  полномочные представители живущ их в ином 
мире, населенном божествами и духами. Уход в «истинную 
землю» не означал разрыва родственных отношений. У к аж ­
дой стороны оставались обязанности по отношению друг к 
ДРУГУ-

Неоднократно отмечалось, что тюрки с большим внимани­
ем относились к  памятникам старины: курганам, наскаль­
ным рисункам, стелам, каменным изваяниям. Не имея яс­
ного представления о том, кем оставлены эти памятники,



Рис.  2. Н а д м о ги л ь н ы е  с о о р у ж е н и я  ха касов .  Д о  аги о гр аф и ч еско й  совре­
менности на тер р и то р и и  М и н у си н ск о й  котлови н ы  со х р ан и л с я  обычай 

сем ей н ы х  (родовых) захорон ен и й .

люди п боялись, п почитали их. П ри возможности опп стара­
лись «нодхоронить» своих умерших: средневековая архео­
логия  Южпой Сибири знает множество случаев, когда в 
насыпи древнего к урган а  устраивались позднейшие погре­
бения. Иногда древнее погребение становилось «центром 
притяжения» позднего кладбища. П. Островских заметил, 
что могилы минусинских тюрков «ютятся у громадных древ­
них курганов»73. Причем до недавнего времени хакасские 
кладбища (сыырат пли сидктер) носили родовой или семей­
ный характер. «Папрпмер, в местности Х ам хазы  в Аскиз- 
ском районе находятся «хобый сооктерЬ)— кивинекпе моги­
лы, около аала  В ерхняя  Кпндырла за горой Сарыг тиген — 
«харгалар сббктерЬ)— каргинские могилы, около аала  Алах- 
таев пайГ)\'дуБ сыырады»— байкотовское кладбище п т. д.»71 
Любыми способами род старался  продлить свое существо­
вание в прошлом, за счет собственных реальны х пли «мни­
мых» предков увеличить свой сакральны й потепцпал (рис. 2). 
Диапазон возможных предков был довольно шпрок: от конк­
ретного человека до любого природного объекта 75.

Ипогда родовой предок наделялся  чертами культурного 
героя. Т ак ,  происхождение шорского сеока кы зы л-гая  ле­
генда связывает со стариком, научившим людей пользоваться  
огнем.



К ь п ы л - г а н  с км м цам п  н и ка к  не могли  аемлю разделить.  О д н аж д ы  
р е ш и л и  :)то сделать .  К ь п ы ч - г а я  от места c im ero  обитания п оплы ли  
вверх  по М раесе  на ло д ках ,  a кы нцы  с верховьев  М расеы ,  где они ж и л и ,  
п о п л ы л и  вниа,  навстречу.  Ч е р ез  некоторое время кы аы л-гая  увидали,  
кы н ц р в  отды хаю щ и м и  па берегу.  Они («ли мясо коала,  «ми сырым, 
т а к  к а к  огонь им не был  иавестеи. К м ам л-га н  иышли па берег  и, уанап- 
что  кы нц ы  не умеют добы вать огонь,  научили  их атому. Один из с та ­
р и к о в  ваял  два  кам н я  н вы сек огонь.  К ы нцы уди ви лись  и нааиали ста ­
р и к а  «кы зыл-ган»,  то есть крас н ы й  к ам ень  (или «красная  скала»).  
О т  него и пош ли  лю ди км ам л-ган .  Место, где к ы зы л -г ая  встретились 
с  к ы й ц ам и ,  с тал о  граннн,е 1 1 их аемель.

Д р у г а я  легенда говорит о происхождении рода кобый 
от двух братьев.

П р а ть я  Пыли зам ечатель н ы  тем, что у них на п у н а х  росла ш п еп п -  
ца  н они з а н и м а л и сь  земледелием. П р е д ки  коЛыпцеи передали  земле­
делие  п редк ам  кы заен .  а п редк и  к ы за еь  дали предкам  кобм нц ев  огонь,  
ибо до этого  кобынцы ели мясо убитых козлов  сырым 711.

Т аким образом, с родовыми предками ассоциируется по­
явление огня, земледелия, раздела земель п установление 
отношений между родами.

Происхождение союзных родов и их подразделений часто 
связывают с родными братьями, и это понятно: перед глаза­
ми людей была реальная  модель образования родственных 
коллективов. Среди теленгнтов Улаганского района Горно- 
Алтайской автономной области нам не раз приходилось 
слышать утверждение, что все существующие сеокп про­
исходят от братьев — сыновей одного отца.

Б лизким и  родственниками считались у хакасов члены 
сеоков кочкор-мундус, чулум-мундус и тёлёс. Согласно пре­
данию, их родоначальниками были три брата, родившиеся 
от одной матери. Своп имена они получплп при разделе от­
цовских стад, доставшихся им в наследство 77. По другой 
легенде, от родных братьев произошли не только роды, 
но и более крупные территориальные группы хакасов: са­
гайцы, качинцы, кызмльцы и койбалы 78. Такие представ­
ления, вероятно, могли сформироваться довольно позд­
но, в условиях  наметившейся консолидации минусинских 
тюрков.

Нередко предок давал роду свое имя. Т ак,  именем пред­
водителя назван  род кобёк. То же можно сказать о некото­
рых тувпнекпх родах, чьи названия, вероятно, посходят к 
именам пли прозвищам родоначальников. Например, Оин 
(Шутник), С альдж ак  (Безусый) и т. д. 79

Подобные этнонимы — личные имена предков — фигу­
рируют в многочисленных преданиях алтайцев. По матери­
алам Г. Н . Потанина, у сеока тёлёс было прозвище «джпты



таг» (семь плешивых). О них рассказывали: «Когда делили 
сеоки (кости), т. е. когда алтайский народ делился на сеоки, 
семь братьев, имевших лысины на голове, не получили кости 
(сеока). Их н прозвали „семг, плешилцев11». О сеоке калар  
рассказывали следующее: когда и давние времена «ойроты, 
проходи с огнем и мечом, встретили парод, который пере­
паренную пищу кладет себе снова н рот, подивились они 
пх младенческой простоте, побудившей начальника ойротов 
произнести: , ,К а л а р “ (Останется). С тех пор калары  и оста­
лись целы от погрома»"0. 1! данном случае предание, несо­
мненно, являет  собой образен так называемой народной 
этимологии. Вопрос о ее достоверности дли пас значения но 
имеет, важно другое: л коллективном сознании шла постоян­
ная  работа по объяснению этнонимов близких н дальних 
соседей, ибо каждое имя должно иметь свою причину, пусть 
самую недостоверную. Оно должно быть понятным.

В мифологической картине мира категория родовых пред­
ков отличается большой неоднородностью.

К копну X IX  — началу X X  в. в их качественном составе 
наметились изменения, отразившие новые тенденции в раз­
витии тюркского общества. В условиях, когда процесс кон­
солидации алтайских племен усилился, потребовалось новое 
идеологическое обоснование их устремлений. (Речь идет о 
новой общности, которой было явно тесно в рамках родовой 
мифологии.) Это привело к актуализации некоторых сюжетов 
и персонажей центрально-азиатского исторического фоль­
клора. Н овая  религия — бурханиз.м — начала с ревизии ос- 
ноп старого мировоззрения. Второстепенные и периферийные 
до того персонажи исторических преданий, легенд вышли 
па первый план. Это деятели истории недавнего прошлого, 
времен возвышения западных монголов и д ж у н г а р ,— Амур- 
сана, Шуиу, Галдап-церен, а такж е герои эпических сказа­
ний: Гэсэр-хан, Д ж ан гар  и персонажи, созданные народной 
фантазией на грани мифа и истории (Ойрот-хан, Бурхан- 
Оирот). В песнях бурханнстов они предстают типичными 
эпическими богатырями-спасителями, но одновременно н 
предками, прародителями 81.

Пион тпп предков рода представлен персонажами, ак ­
центирующими п р и р о д н о е  происхождение коллекти­
ва. О мундусах, например, говорили: «Рожденный (сотворен­
ный) из градины (букв.: из ледяной горошины) потомок 
(собственно: племянник) Музьп ан-кана». «От природы чер­
ного железа , из утробы черного дерева вышедшие Карапы- 
рыты»— так в передаче Г. П . Потанина звучит присказка  о 
сеоке к а р а -п ы р ы т 82. Некоторые алтайские роды попмено-



ваны по назваппям птпц п зверей: куу  (лебедь), апг (зверь) 
(эвфемизм от айу  ‘медведь’). Род дьутты, как  считалось, пол 
свое происхождение от барана, дьуртас — от орла с белой 
головой, кергнль — от медного быка. Члены ссока меркнт, ве­
рившие в свое происхождение от беркута, хранили в юртах 
когти этой птицы. Почитание членами рода нтицы-прародп- 
телыш цы , возможно, связано с огромной ролью итого мифо­
логического персонажа в древнейших пластах мировоззре­
ния . До наших дней дошли лишь пережитки этой мифологе­
мы. Известно, что лебедя считали своим предком некоторые 
тувинские п алтайские (челканскне) роды. Члены рода абыр 
не убпвалн беркута, согласно преданию спасшего когда-то 
их сородича 83.

В целом представления о предках рода — область слож ­
ных взапмонереходов и наслоений. Н ар яд у  с людьми н 
зооморфными персонажами среди них обнаруживаются нео­
душевленные объекты — роки, камни, горы.

В обозначении родовых святынь (тбе-тау, тбе-таг, тос- 
тайга) есть прямое указанно на то, что горы понимались 
к ак  основа, корень, родима, предок (тйс ‘основание, опора, 
н ачал о ’). Хорошо известно, что у северных алтайцев почи­
тание гор носило ярко  выраженный родовой характер. Имя 
родовой горы пополняло перечень маркеров рода, как  бы 
космологнзнровало его портрет. Например, дли сеока кузен 
родовой была гора Солог, род чаиты почитал вершину Чам- 
тыган, шорский сеок карга  — гору И аратак  н т. п. 84

JI. П. Потапов, вслед за Л .  Л . Дырепковой детально ис­
следовавший вопрос о культе гор у алтайцев, приводит сло­
ва В. II. Вербицкого о р о д о п р о и з в о д с т » о н н ы х 
горах  85. Это очень точное и меткое выражение. Часто имен­
но гора считалась родоначальницей сеока, а последний как  бы 
я в л я л с я  эманацией данного природного жизненного центра.

В фольклорной традиции  сюжет рождения рода из горы 
оформлялся  по-разному. Х акасы  полагали, что род хызыл- 
хая  ведет свою родословную от мальчика, выросшего в пе­
щере одноименной горы. Сама гора могла н но фигуриро­
вать в генеалогических легендах. Некоторые соокн у сагай- 
цен вели свое происхождение от духа — хозяина горы и счи­
тали  его своим непосредственным прародителем. Подобные 
воззрения сохранялись не только среди минусинских тюрков, 
но и среди кумандннцев. Алломорфом горы в такого рода 
п редан иях  у алтайцев служил некий земной дух Саигыс 
кайр ак аи , с которым связывал свое происхождение род торо, 
а вместо родовой реки иногда возникал образ хозяина воды 
(сеок очи)88.



Таким образом, п качестве предка рода одппаково успеш­
но выступали и гора, и мифические хозяин  (хозяйка) горы, 
земной дух, и животное или птица, и конкретный человек 
(обычно последний был тесно связан фольклорным сюжетом 
с хозяином (хозяйкой) горы).

Примечательно, что рассматриваемые нами покровите­
ли — маркеры рода существуют нензолированно. Все они 
задействованы п мировоззренческой концепции, в центре 
которой (в социальном плане) оказывается сам род. Синкре- 
тичность основных маркеров столь велика, что порой они 
просто перекодируют друг друга и их расчленение связано 
с известным насилием над материалом. Т ак ,  неотделимым 
от семантического круга: гора — предки — потомки ока­
зывается шаман как  представитель рода в мире духов. Мож­
но считать вполне доказанным, что шаманство существовало 
в древности как родовой институт, п связи  шамана с родом 
были с у щ п о с т  н ы м и 87. От родовой горы шаман «по­
лучал разрешение» изготовить новый бубен, из ;>той горы он 
«доставлял» души будущих детей. В прошлом шаманов, ве­
роятно, и хороннлн в пещерах. Более того, судя  по родо­
словным, записанным от алтайских шаманов, фактически 
нет разницы между реальными предками шамана и его духа- 
ми-покровнтелямн. В личном пантеоне шамана предки и 
божества сливаются и граница между ними становится не­
различимой. Духов-помощников шамана хакасы называли 
тистар  (множественное число от слова mite (т. е. так  же, 
как  и родовые горы). Эти духи понимались как  души умер­
ших людей п шаманов, которые помогают своему избран­
нику  — представителю рода 88. Алтайцы тоже считали, что 
предки-шаманы постоянно «давят» на живого ш амана, при­
н уж дая  его камлать.

Итак, отношения «предки — потомки» (как вариант оп­
позиции «они — мы») разработаны в тюркской культуре  с 
большой тщательностью. Возможно, мы несколько расши­
рительно трактуем понятие «предки», вклю чая в их число 
и умерших людей, и родоначальников, и ф ольклорных бога­
тырей, и родовую гору. Однако не вызывает сомнения, что 
временная вертикаль — основа с о ц и а л ь н о г о  време­
ни — могла члениться в обществе, не знающем абсолютной 
хронологии, только по поколениям. Сначала это — реальные 
кровно-родственные связи. Рядом с ушедшими родственни­
ками — знаменитые персонажи средневековой истории Цент­
ральной Азии, как  правило сильно мифологизированные. 
Еще шаг — и предки подлинные незаметно замещаются фан­
тастическими образами. И где-то там, в неясной ретроспек-



Tttnp, общрстпрттор сознание помещает фпгурт.т, традпцпоппо  
именуемые и этнографической литературе духам и и бож ест­
вами.

Многоступенчатость иерархии предков и отсутствие пря­
мой преемственности между н и м и  не смущают носителей 
архаичного мпросозпапня. Огромное значение для них име­
ет количественный момент. Чем больше у рода нредков- 
заступннков, том увереннее чувствуют себя люди.

Нетрудно видеть, что к мифическим предкам рода очень 
близки  так называемые б о ж  е с т в а с е о к а (еще один 
маркер, отличающий род от рода). По сведениям С. Л. Т о­
карева, каждый алтайский род почитал одного из сыновей 
У льгеня  или Орлика. Территория расселении алтайских 
сеоков как  бы закреплена за мифическими персонажами. 
Сам Ульгепь тоже считался божеством ряда алтайских се­
оков: тонгжон, тодош, кыпчак, кергпль, кобёк, мупдус, 
ирык, шор, тогус. и т д. Главным среди куманднпскнх родо­
вых духов был уч пор'укту Лай-Ульгень  ‘Имеющий три шап­
ки священный (богатый) У льгень’. Некоторые божества- 
покровптелн сеоков не были связаны «родственными узами» 
с Ульгенем и его антиподом. Сеоки мундус и тоолос по­
читали Тотой-Паяиа, владыку грома, дожди и града, 
чорос — Бурхан-Т енгрн . Кумандинцы относили духов-по­
кровителей рода к категории чистых небесных духов 
и называли  их тос или паяна  ва.

Изобилие персонажей сочетается с неизбежными «наклад­
ками»: одному и тому же божеству поклоняются неродствен­
ные сеоки и, наоборот, члены одного рода, живущие раз­
бросано, имеют разных покровителей. Аналогичная «пута­
ница» обнаруживается и в хакасских верованиях. Думается, 
она вполне объяснима. В поздней мифологической традиции 
фигура божества-покровителя функционально совмещается 
с предком рода — ведь покровительствовать можно лишь 
своим родственникам, т. е. потомкам. Кроме того, верхов­
ный «патрон»— величина относительно непостоянная; его 
имя может меняться вслед за изменениями в судьбе рода — 
миграциями, утратой самостоятельности, делением. В ре­
зультате складывается ситуация, когда трудно получить 
однозначный ответ на вопрос о предки рода. Да и сам строй 
мировоззрения не предполагает жесткой структуры пантео­
на. Н аверное, персонажное воплощение предка и покровите­
л я  пе столь уж  и важно, главное — чтобы он был.

Отношения «мы — они» общество как  субъект проециро­
вало на П рироду и в ее зеркале видело другое, подобное се­
бе сообщество —«духов». Отношения родства и свойства,



господствующие в родппом обществе, пронизывают пе только 
и.iiiiiii, людей, но и предполагаемую ж изнь т с х, иных, 
но подобных людям сущестн. Не будет преувеличением ск а ­
зать, что подавляющее большинство персонажей саяно-ал­
тайского пантеона — ато^предки . 4 Алтайские родословные 
«ясно показывают, что духи  — ару  нама_— по отношению 
к известному семейству являются братьями, дядьями, тет­
ками, свояками и дедами»”0. Всех духов этой категории нас­
читывается сотни. Только родственные отношения надежны, 
реальны н подтверждаемы. Семьи, династии духов населяют 
все миры, ц всех их человек именует, используя терминоло­
гию родства и свойства. Д аж е  Урлика называют отцом, не­
смотря на его крутой прав. Всегда человек обращается к 
ним, как к с, т a p m  и м (агала рым, эпелерым ‘отцы и мате­
р и ) ,  тем самым четко определяя стратегию отношений между 
мирами. Мир чуждый н пугающий становится попятным, из­
вестным, а, главное, прогнозируемым. «Я — племянник се­
ми шаманов! Я — старший брат над шестью шаманами!»— 
провозглашает тувииский шаман 01.

Выступая соседом и партнером хозяев гор п лесов, чело­
веческий коллектив строит свои отношения с ними, исходя 
нз своего младшинстиа и зависимости. Когда-то Гераклит 
сказал: «Младенцем слывет муж для  божества, как  маль­
чик — для мужа»"2. Зависимость людей от «старших» смяг­
чалась именно ее родственным характером. Кроме того, 
партнерство предполагало обязанности обеих сторон. 
Здесь мы вновь возвращаемся к теме родства с природой, 
предками. У хакасов в прошлом существовало ежегодное по­
клонение хозяину горы. Когда-то во время ритуала, связан­
ного с посвящением копя и жертвоприношением, устраивали 
символическую выдачу девушки за хозяина горы, что пред­
вещало мир и благополучие 93. Вспомним широко распро­
страненные в Саяно-Адтае поверья, что только брак с хо­
зяйкой горы (дочерью хозяина горы) может сделать охотника 
удачливым. В обоих случаях  мы видим реализацию одной 
и той же идеи. Сюда же примыкает и древияя  легенда о про­
исхождении рода теле, где фигурируют образы неба, горы 
и волка-прародителя.

П р ави тел ь  имел дв ух  дочерей  п счи тал  пх достойн ы м п  невестами 
то л ь к о  д л я  Н еб а  (Т енгрн).  О н  п ри в ел  их на  в ер ш и н у  горы , ду м ая ,  
что  тан  Т е н гр н  быстрее  у ви ди т  д евуш ек .  В это  врем я  м л а д ш а я ,  увидев 
у п о д н о ж и я  горы волка ,  реш или ,  что это  п  есть ее  суж ен ы й .  О на  с п у с ­
тилась  с горы и стал а  ж и т ь  с волком. О т  их б р а к а  начален  род  теле  !IJ.

Установление диалоговых отношений с миром духов- 
предков и постоянпое подтверждение родства заключением



браков — очепь я р к а я  черта культуры  гожпо-спбирскпх 
тюрков. Рассмотренные выше сюжеты прямо иллюстрируют 
не раз слышанную фразу: «Мы, хакасы, любим рпднигься». 
Действительно, мир, населенный роднен, комфортен и по- 
иастоящому о ч е л о в е ч е н .

РО Д О В О Е  Т Е Л О

Само слово «сеок» (соик), кроме значения ‘род, поколение’, 
имело смысл ‘кость, останки, кладбище’. Тувинское выра­
жение содгун тудар  ‘хоронить, погребать, участвовать в по­
хорон ах’ буквально означает ‘держать его кость’ !)Г’.

Семантическая мотивировка обозначения рода как  «ко­
сти» достаточпо очевидна. Кости — то, что остается от умер­
шего, предка. Кость — тот минимум, который сохраняет 
сущностные свойства ж изни  — былой и будущей. В этом 
смысле показательна бурятская  бьтлпчка.

У  одного человека ,  имевш его  способность впдеть духом,  был одни 
сы н  н два  бе гу н ц а ,  из которых одни был  быстрее другого.  Когда сын  
номер,  то л у ч ш и й  б егу н ец  был  ому отдан,  т. е. у би т  па похоронах.  
И одной пустой  ю рте  постоянно  собира ли сь  Духи и устраииали  встре- 
чу.  Ч е л о в е к  захотел  посмотреть и п о сл у ш а н ,  и стал ка р а у ли ть .  Д у х и  
н ач ал и  соби раться ,  а потом п р и ш е л  и н ач альни к ,  которого  вы б еж ал и  
встретить па у л и ц у  и под р у к и  ввели в ю рту,  н ач аль ни к  был больш ой,  
толсты й и имел на л бу  один глаз.  Н а ч а л ь н и к ,  сидя на почетном месте, 
стал  р а зд а в а т ь  п р и к а з а н и я  прпвестп  д уш у  такого-то  и такого-то,  и вся ­
к и й  ра з  н ес к о л ь к о  д ухов  вы ходили  и сп о л н ять  и рн каза п и е .  Ч е л о в е к  
м е ж д у  тем п р и ц е л и л с я  и вы стрелил  п рям о  и лоб н ач аль н и ка ,  которы й  
у п а л ,  з а к р и ч а в  «убили», и п р ев р ат и л с я  в голую тазовую  кость. Д у х и  
п о г н а л и сь  за  человеком,  у с к а к а в ш и м  па споем бегутще,  нее духи  о т ­
стал и  за  исклю чени ем  сы на,  у  которого  кош. был л у ч ш е  отцовского ; 
когд а  сы н  у з н а л  отца ,  то обещ ал  сказать ,  что он не успел  за хва ти ть  
человека ,  т а к  к а к  он у б е ж а л  в хат.

У б и т ы й  ду х ,  п р ев р ати в ш и сь  в тазовую  кость,  снова делается  через 
три  дн я  духом,  но чтобы зтого п р ев р ащ е н и я  не с лучи лос ь ,  достаточно 
та зовую  кость  обж ечь  на огне ,JC.

Сходные представлеппя существовали у большинства 
тюрко-монгольс-ких народов Сибири: кость понималась как 
«мипимум живого», п якобы была способна стать источником 
новых рождений.

Среди различных вариантов «чудесного рождения» из­
вестен, к примеру, сюжет о богатыре Кызыл-гая, явившемся 
на свет из костей своего отца 0?. Многочисленные примеры 
подтверждают, что с костью связывались представления о 
жизненной силе, передаваемой из поколения в поколение. 
Поэтому применительно к тюркской культуре правильнее



говорить но столько о кровном родстве, сколько о родство 
по кости. Люди полагали, что у членов одного рода одина­
ковые кости. Через ату субстанцию общественному созна­
нию удалось надежно «связать» предков и потомков.

Понятие ‘поколение1 передавалось в алтайском языке 
словом ijiie. Показательны другие значения этого слова: 
‘род, слог, член, сгиб, сустав (коленный)' (ср.: рус. поколе­
ние). 15 лексике бытовали такие выраж ения, как  уйедеиг 
Цеге ‘из рода в род, из поколения в поколение’; ijiie ciioeu 
‘кости суставов’; кроме того, Циеле, производное от ijiie, 
суть ‘родство, расчленять, разделять на части’, а уйеле am  — 
‘говорить членораздельно’ !га.

Приведенная лексика обрисовывает род — в единстве 
предков и потомков — как  некую целостность в сочленени­
ях, единое в частях. Сочленение костей-поколений при­
дает этой целостности гибкость, подвижность. Здесь, веро­
ятно. подразумевается момент д в и ж е и п я во времени, 
который и делает род живым организмом. Подобные пред­
ставления имели в прошлом универсальный, но всей види­
мости, характер. П Древней I’ycii, по заключению И. В. К о­
лесова, существование рода также понималось как  движе­
ние во времени: «род возобновляет...  колена, которые ра­
стут ,,пз рода в род“ »!,°.

Предки-кости осознавались как  п о т с н ц и а л социу­
ма. При этом появление нового, необычного качества ж изни 
было обязательно связано с п е р с р а с н р е д с л е н и- 
е м всего родового «фонда». Ярче всего это проявляется  в 
шаманской традиции. Согласно якутской  мифологии, когда 
происходило становление великого шамана, из его кровной 
родни умирали люди п о  ч и с л у  г л а в н ы х  к о с т е й  
(череп и восемь трубчатых)10". Тем самым шаман как  бы 
вбирал в себя ж изнь сородичей, становился олицетворением 
всего рода. В свою очередь, род, члены которого как  бы при­
носили себя в жертву, вероятно, осмысливался как  единое 
тело. Это подтверждают н многочисленные предания о раз­
делении целостного, некогда родового, коллектива. Зачастую 
опп используют анатомический код, прямо соотнося деле­
ние рода с распределением костей.

Т ак ,  расчленение жертвенных животных в саяно-ал­
тайской мифологической традиции выступает одним пз оп­
ределяющих факторов при оформлении социальных струк­
тур. К  примеру, о сеоке кыичак в алтайской легенде гово­
рится:

К ы п ч ак п в  б ы ло  два  Срата: К о д о н ч п - К ы п ч а к  был стар ш п н  б р а т  
п  Я л ч п  К ы и ч а к  — младгапй; оба  бра та  л р п п о с п л п  ж е р т в у  богу  и па-



родн ом у  собрапп ю  (гостям) м яса  по далп;  стартппй б р ат  в з я л  себе к а р ­
га  (ладнее место),  з а  это (ого п розвали)  К одоичп . . .  младш и й  (взял себе) 
гр и в у ,  з а  это (стал зв ать ся )  >1лчи (мл — гр н ва  ио-алтайскн) .

Подобный же способ, согласно фольклорной версии, ле­
ж ал  в основе образования подразделений сеока иркит.

У а л та й ц е в  есть три рода  — к а л ь д ж а н  нркит,  сар ы -н р к и т  и кара -  
п ркнт .  К о гд а  д а в а л и  имена,  один хи тры й  человек разделил  мясо лги.м 
трем родам таким  образом: первому дал  первый ш ей н ы й  позвонок 
« к а л ь д ж а н  моии», второму — второй ш е й н ы й  позвонок  «сары сюек» 
(ни ж и р и о с ,  ни тощ ее  мясо),  третьем у дал  м яко ть  «кара  зт», т. е. чер ­
ное мясо (тощее). Оттого и роды п о л у ч и л и  свои имена.

Сходные генеалогические предания были также извест­
ны хакасам. 13 одном нз них говорилось:

Лто бы л о  много,  много лет  назад . Ч е л о в е к  по имени Т о к п о к  усы ­
нови л  м а л ь ч и к а  н дал  ем у  имя С ур ас -К ы ск а .  Стан нзрослым, ои ж е ­
н ился .  У него бы л о  п яте р о  сы попей. Д л и  того чтобы д ать  нм имена,  
С у р а с - К ы с к а  у с троил  п р а з д н и к  н п ри гл ас и л  на торж ество  множество 
гостей.  С остоялся  о б р я д  наречения.  К аж д о м у  из сыновей бы ли  даны 
к у с к и  мяса,  п р ед с та в л яю щ и е  определенны е  масти тела кони.  Тот,  кому 
д ал и  калы (н утрян ое  сало),  был н азван  К а з а х - К ы и ч ак ,  которому до­
с т а л а с ь  к а р т а  (п р я м а я  ки ш ка) ,  стал  К о то н ч п -К ы и ч а к ,  которому до ­
ст ал с я  д ь а л  (загривок) ,  назвали  Д ь а л ч и - К ы п ч а к ,  четвертый сы н  съел 
икры  (такым) и был н азван  Т а р г а — К ы п чак .  П яты й  cj.h i  не стал есть 
до с тав ш и й с я  е м у  кус ок  и остался безы мянным.  Он п о к и н у л  свой род 
и п р о п а л  без вести ,nl.

По сути, ото вариант приведенной выше легенды о разде­
лении кыпчаков. II здесь родовые подразделении выступают 
к ак  части единого тела. Причем в хакасской традиции ана­
томический код такж е соотносится с пространственным (ко­
личественным) и цветовым параметрами. Интересен в ;>той 
связи  текст, записанный памп от И. II. Кокова в с. Трапкпно.

Н а ш  сеок соха  имел три подразделении:  х а р а-со х а ,  кок-соха ,  ак-  
соха.  Е с т ь  насчет зтого  рассказ .  С тари к  имел скот  разн ообразной  ш ерс­
ти. К о гд а  сы н о в ь я  его  вы росли ,  стари к  перед  смертью реш ил разде­
л и т ь  их,  чтобы потом они не спори ли  из-за  наследства.  Он реш ил  р а з ­
д ел и ть  им н аследство  н о  мастям скота.  Сыновьи р а зделили  скот  
т о л ь к о  но масти: черн ы й ,  синий ,  белый. Они  делили  коров, так  с т ар и ­
к и  го в о р ят ,  а не д руги х  ж и в отн ы х .  З атем  стари к  з а ж а л  в ру ках  три  
кости  — с ин ю ю , белую  и черную. Сыновьи т я н у л и  зти кости. Кто к а ­
к и е  в ы б р а л ,  так  отсюда и пош ло  три подразделении.

В заимосвязь таких структурообразующих признаков, 
к ак  цвет, количество стад, кость и т. д., создает мифологи­
ческую модель рода — некоего биосоциального организма, 
тела, изоморфного Космосу.

«Родовое тело» в южно-сибирской традиции выступает 
к а к  зоо- и антропоморфное одновременно; оно может быть 
явлено в человеческом или животном облпчпе, как  дерево 
или птица. Здесь, вероятно, переплелись и автохтонные 
воззрения на природу человеческой общности, и влияния



иных культур . Отмочено, что л процессе оспоення/успое- 
III] >1 мира всегда решаете» проблема г р а н и ц ы между 
микро- п макрокосмосом, обществом и миром. При атом для 
человека наиболее актуально его тело, п для  социума — 
тело родовое, осознаваемое по аналогии с человеческим. 
К ак  пишет I!. II. Топоров, «род или племя, принадлежащие 
к подобным архаическим коллективам, не только иногда 
осознают себя (например, и аитоописаниях, ритуалах, язы ­
ке н т. п.) как  т е л о или с т и о л , как  некое з а  п о л  и fi­
ll п е. . . ,  по н спою пространственную нроекцпю («свою» 
территорию) онн склонны трактовать как продолжение тела, 
принадлежащее им»10'-. Вспомним, что при характеристике 
родопой структуры для  обозначения ее частей н функций 
используется анатомический код: соик ‘кости’; киджеге ‘ко­
сички’; на ш т и к  ‘голопа, правитель рода’.

Нельзя  но заметить, что с мифологическими сюжетами 
о расчленении тела животного как  основе первичной орга­
низации общества перекликается обычай распределения р аз­
личных частей жертвенного мяса между группами рода. 
В тюркском мире обычай разделения костяка жертвенного 
животного п о с у с т а в а м  был распространен очень ши­
роко. Л .  II. Потапов свидетельствует: «У юго-восточных тувин­
цев сохранились воспоминания о распределении частей ва­
реного барана между хозяевами н гостями...  Самому почетно­
му гостю полагалось подать ужа и кость задней ноги. Гость 
принимал лучшую, лакомую часть тушн, отрезал от нее 
кусочек и бросал в огонь в качестве жертвы, ел сам, а потом 
отрезал куски мяса с жиром (up), раздавал понемногу всем 
находившимся в юрте. Грудная кость (т ош ) шла только 
хозяину, а голопа (после угощения мясом ужа) предлага­
лась снова самому почетному или самому главному гостю. 
Вместе с головой ему подавали еще три длинных ребра».

Следующему но значению и степени гостю предлагалась 
правая  лопатка, плечевая кость передней ноги пли бедреп- 
пая  кость от задней йоги барана, кусок вареной ячеистой 
сетки и кусок кишки, начиненной мясом диафрагмы, наре­
занной па лепты. Гостим менее почетным полагались ребра, 
тазовые кости н левая  лопатка. Все перечисленные куски 
мяса служили почетным угощением. Уважаемым людям за­
прещалось подавать шейные позвонки и нижние части перед­
них ног.

Сердце н ночки парили для  детей. Печень, обернутую в 
подбрюшное сало, ж арили, как  ш аш л ы к ,— нарезанной на 
куски . Этот деликатес подавался раньше всего. Киш ки 
варили дл я  женщин 1":|.



Вот описание коллективной (вероятно, родовой) трап е­
зы, как  оно дается н шорском эпосе:

Ч е р е з  де и ять  дней  л е ж а щ е е  ил бересте .мясо кончилось ;  цеп . народ 
р а зо ш е л ся .  Д н о  к а за н о »  загремело ,  парод разош елся .  Л у ч ш и е  муж чп -  
ны р азо ш л и сь ,  ун ося  пости задн их  ног, Шеншины разошлис ь, черпн- 
вые ж е л у д к и  у н ося .  Те, которым достали сь  мозговые кости,  с л ав о ­
с л о в я  у х о д и л и ;  те , кому достали сь  х р ящ евы е  к о п и ,  п р о к л и н ая  воз­
в р а щ а л и с ь  и т а к  говорили :  «(’.вон люди свовх  ж е  в а к о р м н .и н "" .

Возможно, н основе древней символики коллективных тра­
пез леж ала  идея демонстрации тождества обоих структур — 
рода к а к  социального организма и тела жертвенного ж и­
вотного. С другой стороны, глубинная  связь символики 
е д ы н ж с р т в ы заставляет нас вспомнить мифы о со­
творении мира, согласно которым Вселенная возникает в 
результате разделения на части того, что было раньше еди­
ным. Эта операция сопровождается утверждением порядка, 
структуры, а в социальном аспекте — иерархии, соподчине­
ния. К оллективная  трапеза с расчленением туши животного, 
так  же как  мнимое расчленение шамана пли фольклорные 
сюжеты о девушке, принесенной в жертву горб, быть может, 
восходит к неким древним ритуалам, базирующимся на 
представлениях о первой ж  е р т в е (нервопредке), из рас­
члененного тела которого возник Космос 103. Во всех этих 
сл у чаях  воспроизводится, по сути, единая схема: обмен 
ц е н н о с т я м и  между сообществами люден и духов.

Д Е Р Е В О  РОДА

Важнейшим маркером рода, его воплощением в традицион­
ной картине мира тюрков Южной Сибири было д е р е в о. 
С помощью этой универсалии описывались в с е связи и 
отношения людей друг с. другом и общества — с природой.

Нет нужды доказывать снпкретичность основных симво­
лов н образов традиционного мировоззрения. Однако нель­
зя  не отметить совершенно особую роль вегетативного кода 
и дерева к ак  его абсолюта в полифонии тюркской культуры. 
Вез преувеличения можно говорит!, об «одержимости» тюр­
ков и д е е и дерева и родства с миром трав, листьев, побе­
гов. Налицо парадоксальная  ситуация: в обществе скотово­
дов п охотников ни конь, ни лесной зверь не занимают во­
ображения людей так, как  дерево. 15 шаманском фольклоре 
алтайцев есть удивительно поэтичный текст, в котором по 
явление зелени сопровождает рождение первых людей.

С озда тель  стройной  красоты ,
А л т ай  в к р а с е  создавш ий.
С оздал  р а в н о п р а в н ы й  народ.



Я д р о в ы й  лес  (недр) п о кр ы л с я  листвой ,
П е в у н ь я  к у к у ш к а  запел».
К о гд а  н арод ы -д а ш п ш и ,  зд р ав ству я ,
С.талп ж и т ь ,
Т огда  я д р о в ы й  лес  р асп усти л  хвою.
Молюсь,  тебя  палы нам с о з д а т е л е м 1"6.

«Пзначалыюсть» дерева, его отзывчивость к природным 
ритмам отразились в представлениях о времени. Китайское 
нсто|)ическое сочинение «Чу шу» говорит о тюрках, живших 
n VI в н. э.: «Они узнавали  о последовательной смене лет 
н отсчитывали время но зазеленевшей траве». Исследуя кон­
цепцию возраста у древних тюрков, Л .  Б азеп  пришел к вы­
воду, что нопятие ‘возраст’ в языке древних тюрков обозна­
чалось слоном yas. Ото слово, пишет исследователь, «обозна­
чает такж е влажность (yas ‘влаж ны й’ и yas ‘слезы’), све­
жесть молодых, напоенных соком деревцев (yas ot ‘молодая, 
свежая трава ’), зелень (yas-il  ‘зеленый’)»107.

Временные циклы, смена поколений соотносились с рит­
мом воспроизводства растительности и у позднейших тюр­
ков Саяно-Алтая. В пх фольклоре известен образ дерева- 
календаря (приуроченный, правда, уж е к членению года 
на месяцы):

П еред дверью  одна береза :
П ятн а д ц а т ь  ветвей п ри п одн яты  кв ер х у ,
П ятн а д ц а т ь  н а к л о н и л и с ь  вниз.

(Д н и  первой  п второй полов ин ы  месяца)
Н а  одном кедре  12 веток,
Н а  к а ж д о й  ветке п о  30 шиш ек .

(12 месяцев,  30 дней  месяца)
Н а  листве н н и ц е  12 веток;
Н а  к а ж д о й  ветке ио 30 ш и ш ек ,
Н каж д о й  ш и ш к е  по 7 ядры ш ек.

(12 месяцев,  30 дней месяца ,  7 дн ей  недели)1118

Д еревья, появляю щ аяся  и исчезающая зелень были ес­
тественными показателями времени. Они делали  наглядным 
его незримый ход, отмечали смену сезонов и рубежи челове­
ческой жизни.

Близость человека н растения отразилась  в лексике 
саяно-алтайскнх тюрков. Вот некоторые примеры:

ас ‘ растп ,  вы растать ,  во зр ас та ть ’ ; ‘у м н о ж а т ь с я ,  у в е л и ­
ч и в аться ,  п у х н у т ь ’ ; 

дс ‘лич ность ,  с ам ’; ‘родина,  собственность’ ; 
бзан /дздн  ‘с ерд цеви на  (дерева)’; ‘ребенок ,  т о л ь к о  что 

отн яты й  от г р у д и ’; 
бздк  ‘ядро ,  зерн о’ , ‘вн утрен н ость  ч е л о века ’ ; ‘сердцевина ,  

с терж ен ь ,  стебель’ ; агаштыпг бэоги ‘серд цеви на  де­
ре ва '  ;



айн.чТннг о■)<>.'и 'осн овани е  ю рты '  (нпж н пп  к р у г  юрты, 
часть  ; 1 с и . 1 1 1 1 u . I, почитаемая  н аравн е  с очагом и то ­

ром)1™.

К ак видим, м гамом ялы ко ужо заложена семантическая 
основа дл я  «сближения» человека с растением. Более того, 
подразумевается тождество в с е х  проявлений п этапов ж и з­
ни человека н растении; у последних в этой связи акценти­
руются семена, почки, молодые побеги, стебли, ветви, крона, 
ствол, корни н т. д. Т ак ,  в частности, в язы ках  Южной 
Сибири слово уруг  имеет следующие значения:

1) род, п лем я ,  родственник ,  сородич, родство, п р о и с ­
хож дени е ;

2) семя,  семена;
Я) поколен ие ,  потомки;
4) ди тя ,  ребенок;
Г>) младш и й  брат.  м л а д ш а я  сестра:
0) свадьба ,  свадебное пирш ество ,  бр ач н ы й  пир.

Производным от ур  является  алтайское ijpen со значения­
ми: ‘семя, плод, зерно’; ‘учиться, обучаться, привыкать’; 
‘дитя, поколение’. Выражение урепиг урепге  переводится 
как  ‘из рода в род’ И1\  А лтайская  загадка: «Ребенок, за ­
вернутый в пеленку, растет с каждым днем» (семя), такж е 
отсылает нас к идее тождества зерна и младенца, тождества 
минимальных начал жизни. В обращении к Май-энс алтай­
цы уподобляли новорожденного зернышку ячменя. Телеут- 
скнй шаман, представляясь во время «путешествия» одному 
нз духов, говорил:

К а к  называемого  (кама) я  последыш
буду!

К а к  п меиуемого (кама) сем я потомство
буду!

Я — сем я-потомство  родовитого  ш ам а н а . . .
Я  последы ш  того, кто  с к р у ч и в а е т  с у х о ж и л и е

(тетиву),
Я последы ш  ш ам а н а ,  имеющего духов ,
Я сем я — потомство ш ам ан а ,  кам л а ю щ его
С п о м о щ м о  л у к а .

В этом тексте, где фигурирует л у к  — древнейший шаман­
ский атрибут и одновременно символ оплодотворения, семя 
обозначено словом ijpen ‘зерно’ 1U.

Образ зерна/семени в мифопоэтической традиции прочно 
связан  с комплексом представлений о смерти — возрожде­
н и и ,— плодородии — ж изни. В своих построениях люди, 
вероятно, отталкивались от таких характеристик зерна, как  
количественная множественность, сыпучесть'аморфность, по­
нимаемых как  метафора хаоса, исходного состояния в цепп



Превращений, ВОДУЩИХ к жизни. Кроме того, сконцентри­
рованная п зерпа^'оменп н о т е  и ц и я новой жизни, пре­
бывающей ло i i o j u .i до п р о м с н и  в неявленном виде, опреде­
лила повышенной шшманнс к зерну во многих обрядах 
п ритуалах (веномним легенду о девице, родившей предка 
сеока мундуе после того, как  она проглотила градину с 
двумя пшеничными зернами).

Культуры  ячменя и проса, с древности известные в тюрк­
ском мире, занимали важное место в традиционном питании 
народов Южной Сибири. Похлебка нз целых зерен ячменя 
(кичй, коче — алт., коже — тувин.; коче угре — хакас, и т. д.), 
брага из проросших ячменных зерен (поза, база — алт., 
шор., тувин., кумапд.), мучная похлебка (саламат  — теле- 
ут.,  ботка — алт., потка  — хакас .)  относились к кругу 
обрядовых блюд. Пх готовили для  церемоний, ориентиро­
ванных на воспроизводство ж нзни. Регенерация ж изни, на­
глядно явленная  в природных свойствах зерна, обусловила 
его использование в погребальной обрядности хакасов. По 
воспоминаниям пожилых женщин, иногда вокруг кладбища 
сеялп пшеницу, а когда человека хоронили, «посыпали пше­
ницей, чтобы все грязное вышло».

Обычай посыпать умершего зерном (чаще — просом) су­
ществовал у тувинцев. 15. IT. Д ьяконова  пишет: «Мы зафик­
сировали его при похоронах детей, которых посыпали зер­
нами проса и ячменя, при похоронах взрослых (в Эрзнн- 
ском районе и в районе Сут-Холя) и даж е при погребении 
лам. К ак  выясняется, на территории Тувы исторические кор- 
нп итого обычая уходят в гуннскую древность. П рп раскоп­
ках в Западной Туве погребении гунно-сарматского времени 
(первые века до н. а . — первые века и. э.) в могильнике 
Кокаль мы часто встречали в гробах и колодцах рассыпан­
ные зерна проса. Из Mi) раскопанных погребений зерна хо­
рошо сохранились в 8Г>»и2. Особенно показательно посыпа­
ние зернами умерших детей (напомним, что зерно и ребенок 
обозначаются одним и тем же словом). Способность зерна, 
погребенного в землю, воспроизводит!, себя в побеге, про­
ецировалась па человеческую природу. Т ак  сила жизни 
торжествовала над смертью.

Н а  Алтае приобщение к плодородной силе зерна происхо­
дило в обряде у реп кц/нпи  ‘семенной червь’. Его проводили 
после окончания сева. Название, по всей видимости, про­
исходит из внешнего подобия изогнутого отростка, п оявл яю ­
щегося пз зерна н червя. К  празднику готовили специаль­
ную пшцу, в том числе печеный хлеб, пиво, айран, потхо 
(кашу пз ячменной круиы па масле). Подавая гостю чашку



с пппом или пивом, хозяин говорил: У  реп курпш  maiina  
‘Поешь семенного червя '.  Интересно, что в первый д е т .  
сева зерно перемешивали со скорлупой н аех ал i . i i  . i х яиц 
н так  бросали его па н апп и о 113. Здесь, вероятно, иод влия­
нием русских переселенцев совместились два символа «скры­
той ж изн и »— яйцо н зерно. Особая роль крупяных изделии 
в обрядовой пище была, без сомнения, связана и с символи­
кой поедания — оплодотворения.

Уподобление человека растению прослеживается на всех 
уровнях мпфорнтуалышн традиции. Сознание членов родо­
вого сообщества фиксировало все стадии вегетации - ж и з­
ни. Обращаясь к Умай, алтайцы говорили:

lico худое отгоняй,
13сом добры м руководи,
П у сть  ячм ен ь  даст всходы,
В ереек  п у сти т  корни.

П ри этом под ячменем н вереском подразумевались ново­
рожденные. Побегу растения уподоблен младенец в алтай­
ском обращении к духам-эмегендерам:

З л о б н о  не ругай тесь ,
Я з ы к  п усть  будет  одним, общим,
Т о й о т  у вас п усть  будет  спльпым,
Н е  n y ra i i r o  молодой по"нт (дигл),
Иудьтв в и п м ат е т ь ч и  к прошению,
П очувствуйте  мою и р и с ь б у 1М.

В Южной Сибири имели широкое распространенно по­
верья  о л н ч п о Й связи человека п дерева. Увидеть во 
сне падающее дерево считалось плохой приметой, предве­
щающей смерть кого-то пз близких: молодого, если «падало» 
молодое деревце, нлп старика, если видели во сие старое. 
В лесу запрещалось рубить молодые деревья, из опасения, 
что после этого могут умереть дети. П ожилая женщина 
(хакаска) рассказывала: «Когда у меня умирали дети, то 
накануне видела сон, что у маленьких березок ломала вер­
шину. Н аутро ребенок заболеет, а вечером умрот». (Инте­
ресно, что русское слово «здоров», «здоровый» по проис­
хождению связано с выражением, буквально значащим «из 
хорошего дерева, крепок, как  дерево, здоров и силен»110.) 
К а к  видно, в разных этнокультурных традициях процесс 
отождествления человека и дерева, при всех закономерных 
разл и чи ях ,  приводил к сравнимым результатам.

До енх пор па кладбищах саяно-алтайских тюрков мож­
но видеть растущие в могильных оградах деревья. Их са ж а­
ют во время похорон в изголовье могилы. Считается, что



оглп дерепце вырастет, знаппт, умерший был счастливым 
человеком, с; другой стороны, здесь мы видим наглядное 
воплощение фольклорного образа: дерево растет из костей 
человека.

Захоронение под дереном — древним тюрко-монгольская 
традиции. По сообщению li. Д. Кубарева, в поминальных 
комплексах древних тюрков Алтая (X век н. э.) встречаются 
остатки вкопанных там стволов лиственниц с корневища­
ми ш . Лиственница, кстати, и по сей день пользуется почи­
танием у южных алтайцев, в частности у телеигитов. Семан­
тически погребение в корнях дерева (растущего пли посажен­
ного специально), вероятно, тождественно захоронениям де­
тей в дуплах деревьев и воздушным погребениям северных 
тюрков Алтая. В любом случае :>то возврат в породившее 
человека природное лоно, «внедрение» в дерево с надеждой 
па возврат к жизни. Об этом свидетельствуют и заворачива­
ние умерших в бересту, и вытесывание колоды-гроба из 
цельного ствола, и многие другие детали погребальной об­
рядности. Г. I’. Галданоиа обратила внимание на архаич­
ное бурятское выражение iiaphauau uyucahan , дословно пе­
реводимое как ‘сосновая одежда’. Исследователь рассмат­
ривает его как указание па способ погребения (в сосне или 
под сосной)117. Можно согласиться с подобной трактовкой 
фразеологизма «сосновая одежда» как  поэтической метафоры 
гроба-колоды нз соснового ствола.

По мнению, до сих пор бытующему среди телепгитов, 
принявшееся на могиле дерево является  залогом благополу­
чия семьи умершего. Если оно засыхало, ждали новых смер­
тей. Подобных представлений придерживались и тувинцы 
Урзинского района. Они считали, что «взрослых мужчин 
следует хоронить вблизи лиственниц, особенно около моло­
дых деревьев, так как  это будет способствовать тому, чтобы 
сыновья умершего жили хорошо. Если умирала женщина, 
ее старались похоронить среди молодого кустарника, чтобы 
ее дочерям жилось хороню»118.

Еще один аспект «взаимоотношений» человека н дерева 
раскрывается в хакасской былнчке. В ней рассказывается 
об охотнике, убитом хозяином тайгн таг эзн. Конь охотника 
вернулся домой и рассказал матери убитого, шаманке, что 
случилось. Та отправилась в лес, привезла мертвого сына. 
Потом она принесла из леса березу, разрубленную  на три 
части, и сложила ее у порога. В присутствии собравшихся 
людей она начала камлать, ловить душ у сына. «Люди сидят 
п не спят. Если береза соединится, то сын оживет». (Разде­
ление ствола березы па три части можно, вероятно, тракто­



вать tt в свете представлений хакасов о трех «главных ду­
шах» человека.) Соединенно частей дерева дублируется вос­
становлением ц е л о с т п о с т н человека.

Сходные представления, но с «обратным знаком», мы ви­
дим в обрядности теленгнтон. По их обычаю, в случае рож­
дения двойни в лесу находили молодое деревце с развилкой. 
К аж дом у  из ответвлений давали имя ребенка. Если один 
из детей умирал, его развилку  отделяли и клали вместе с 
ним в могилу («чтобы он не забрал с собой второго»)1111. Здесь 
мы встречаемся с появлением полузабытого н сложного 
мировоззренческого комплекса. Напомним, что в мифологии 
близнецы часто понимаются как  реплика п е р в о й п а р ы, 
давшей начало человеческому роду, пары близнецов, всту­
пивших в кровосмесительный брак. Единый и в то же время 
раздвоенный ствол дерева как  нельзя  лучше подходит для 
наглядного воплощения «двуедннства» близнецов. И связи 
с этим отметим, что многие предметы южно-сибирских тюр­
ков имели вид д е р е в я н н о й  р а з в и л к и. Таковы, 
в большинстве, хакасские тёси и аналогичные фетиши не­
которых групп алтайцев. Это развилка, между концами ко­
торой подвешены лоскуты ткани, птичьи перья, кусочки 
ш курки  дикого зверя  и т. п. В Х акасии  были распростране­
ны тёси, сделанные из б е р е з о в о й  развилки, алтайские 
канат улар  (букв.: ‘крылатые’) делались пз черемухи. Вла­
дельцы воспринимали тёсь как  изображение ч е л о в е к а ,  
при этом матерчатый лоскут считался лицом, а висящие по 
бокам ш курки  — косами. Семейно-родовые тёси хакасы ино­
сказательно называли агалар  'дедушки, родовые предки'. 
Легенды связывают появление того или иного тёся с н р е д -  
к о м, чаще всего — в образе старой девы или девушки, у 
которой невесть откуда появляется  ребенок. В сакральной 
практике, когда чнльбегджи (опахиватель) обращался, на­
пример, к Хозан-тёсю (заячьему тёсю), он произносил такие 
слова:

Т ы  п р ам а т е р ь  именитых пурут!

Т ы  м ать  и звестных пурут!
Т ы  п р и о б р е л  ф орм у  раздвоен ной  березы...
Ты во з н и к  вместе с черной  землей,
Ты р о д и л ся  вместе с ц ар с к и м  небом!12"

Здесь обнаруживаются отголоски тех же идей, которые 
сформировали мифологему единого п р е д к а  (матери/от­
ца), о котором уж е шла речь т . Тем более, что в процити­
рованном обращении есть прямые отсылки ко временам 
первотворения, установления основных космологических



классификаторов (небо, земля, дерепо). Думается, что п тп- 
1ЮЛОП1П ритуальных атрибутом рядом с тёгямп и капатур- 
ларами должны iiaii™ свое место священные березки а л ­
тайских телеутов сом. Описывая их, Л. Л. Дыренкова у к а ­
зывает, что украшенный лепгамп березки ставили у восточ­
ной стороны дома. Одна изображала Ульгени (или посвя­
щ алась ему), другая  — земного духа, духа поды, а третья — 
Ада-кижи, родоначальника. Неподалеку от березки Ада- 
кнжи устаиавливалась береза, посвященная богу кумандин- 
цев, из сеока которых «телеуты, еще будучи в Кузнецком 
уезде, брали жен. Этого духа они не любят, привязывают 
темные ленты и кропят отдельно — лишь делают уступку 
ж енам» '" .  Иногда к священной березке привязывали  кость. 
Манипулируй простейшими вещными объектами, южно-си­
бирские тюрки создавали очень сложный мифологические 
композиции, доминантой которых служил образ дерева.

К ак  и любой природный объект, дерево представлялось 
старшим но отношению к человеку. Оно являлось  — таким 
же п р е д к о м ,  как  гора, дух или божество. Отсюда — 
один шаг до появления легенд о рождении людей деревьями. 
Наиболее архаичная  версия этой темы записана Н. Ф. Ка- 
тановым в улусе Усть-Таштыпском:

Е с ть  дне спшцснные (пай) березы, одна — м у ж ч и н а  (букв .:  самец),  
д р у г а я  — ж ен щ и н а .  Эти две березы п о яв и л и с ь  тогда,  ко гд а  вн ачале  
мы родились от о тца  У л г а н ь  п матери  Ы ч а й  ,23.

Н асколько нам известно, это единственный сюжет, в ко­
тором Ульгень и Умай/Ы май объявлены божественной па­
рой — прародителями, хотя таковая  ситуация и подразу­
мевается всем строем традиционного мировоззрения. «Дере­
во-мать» и «дерево-отец» фигурируют в атрибутике обряда 
посвящения шамана у забайкальских бурят. Осенние мо­
ления у «матери-лиственницы» проводили в прошлом тувпн- 
цы-тоджппцы 124. Сюда же следует отнести широко извест­
ные в Южной Сибири легенды о дереве, выкармливающем 
(рождающем) мальчика пли близнецов — предков рода. 
15 целом эти мифоритуальные сюжеты отсылают нас к како­
му-то древнейшему архетипу, который в поздней традиции 
раскрывается на пересечении таких  мифологических обра­
зов, как «богиия-птпца», «дерево-прародптель», «человек-пте­
нец» н т. п. Вещественным апалогом этой мифологемы слу­
ж или ритуальные сооружения н культовые атрибуты тюр­
ков Южной Спбпрп.

Сущностная связь человеческого рода н дерева отрази­
лась в представлениях алтайцев н хакасов  о том, что к о с ­



т н членов рода сделаны мл д o p e n  a одной породы. Л инг- 
n i i c T i . i  считают, ч т о  «сердцевина дерева» и  « к о с т и »  еще и дрсв- 
петюркскнс времена обозначались одним и тем же с л о н о м  

fis. В целом для  тюркских я:н,1коп характерно обозначение 
костей (сердцевины. нутра, сущности) череп вегетативный 
код, уподобление пх стеблю, стволу, истин Mu уже ка ­
сались элементарного тождества представлений о человеке 
и растении. Можно найти множеетно свидетельств того, 
к ак  «кость» и «дерево» кодируются друг через друга. 
Г. В. Ксенофонтов, например, приводит якутскую  легенду 
о «рассекании» духами великого шамана. У пего отделяют 
нее конечности. Собиратель пишет в примечании к тексту: 
«Рассказчик почему-то слова „ р у к и "  и „ноги" заменяет сло­
вом , ,лабма“ , что значит дословно ,лютни"»1-6. Та же тради­
ция прослеживается в алтайских загадках:

П а  сонно ю т ,  деревьев,
Р>се п ят е р о  там стоят,
Н а  островке  десять  дороги.он.
Псе д е сять  там стоят.

(П а л ь н и  человека)
П а  сонорном силоне  горы 
Все  березы с к л о н и л и с ь  
11а одну сторону.

(Р ебра  человека )127

Наконец, клишированными для  шорского эпоса я в л я ­
ются обороты типа: «Кости коней проросли, в пеструю тай­
гу  обратившись; кости героев-.мужей проросли, в черную 
тайгу обратившись»1-8.

Об осознании глубинной связи рода и дерева свидетель­
ствуют, вероятно, и данные языка. Корень растения имел 
различные обозначения в древнетюркском, в том числе to: 
(алт. т аз , тувпн. diic). Кроме того, корень в древиетюриском 
обозначался как  Uip. Д ругие значения этого слова: ‘низ, 
дно, основание, основа, сущность’. Наконец, известны п а р ­
ные словосочетания: tiiz Hip ‘корень, основа1, tiip tiiz ‘про­
исхождение, род, предки’ ' “9.

Семантическая связь  понятий «род» и «корень» отражена 
такж е в слове ук.  В южно-сибирских язы ках  основными его 
значениями являются: ‘род, порода, племя, потомство, по­
коление, и м я ' .  По мнению Э. В. Севортяна с основой ук, 
вероятно, гомогенны формы ugus, uhus  ‘род’ а также oyus 
со значением ‘племя, поколение, родство, порода, род, кл асс ’ 
п происходящие, по-видимому, от глагола ог/ог/.ук уг, ‘со­
здавать, порождать, рож дать’ 130. Основа их неоднократно 
сопоставлялась  с монгольским уг ‘основа, основание, пень,



корень, происхождение, начало’. В алтайской лексике, веро­
ятно, отразилось главное .'шачение слова ук,  отсылающее 
к и р е д к а м: Укта н ука андый болгоп ‘От предков до 
предков так продолжалось, из поколения в поколение так 
было’; ;л7 /н уктап т у у п  ам j a m  ‘родиться по природе 
предков’ 1;|1.

Напомним, что словом у к  кроме прочего называли дере­
вянную стрелу, которая у тувинцев была семенной релик­
вией, залогом плодородия.

Если корни дерева устойчиво связываются с предками, 
то в :>ту схему органично входит и сеок в значении ‘мертвые 
кости’. Алтайцы сеока иркит считают, например, что нх 
предки «вышли из корней березы». Так формируется устой­
чивый семантический комплекс: корни дерева — нижний 
мир — кости — предки рода — истоки новой жизлп (по­
томки). Корни и крона дерева не противопоставлены жестко: 
между ними существуют также возможности семантических 
переходов как между началом и концом, востоком и западом 
и т. д. В то время как корни и крона связаны с ситуацией 
п е р е м е н ы, то ствол дерева служит олицетворением 
с т а  б и л ь н о с т и. Это символ живущего ныне поколе­
ния и п то же время — символическая и реальная  опора. 
(Вспомним конструкцию зимнего жилища шорских охотни­
ков. Растущее священное дерево служило его центральной 
опорой). Этим емким символом еще раз подчеркивается, 
что р е а л ь н о с т ь  явлена лишь в пределах среднего ми­
ра, нее остальное — мир вероятностный, возможный. Амби­
валентность основных образов мировоззрения позволяет не­
противоречиво «помещать» предков и вверху, и в нижнем 
мире, в п р и р о д е .  Главная установка проста: средний 
мир — суть мир людей; локализация  их предшествующих 
и последующих «состояний» решается ситуативно.

Так в языке мифологии и обрядности обнаруживается 
теснейшая связь человека (рода) и дерева (предка).  Можно 
предположить, что нередко мнфопорождающие ситуации мог­
ли создаваться и чисто языковыми средствами — в тех слу­
чаях ,  например, когда язык инспирировал схождение р аз ­
ных по происхождению слов на основе их фонетической 
близости.

Представления о едином происхождении, о предках, кор­
нях  сближают человека и дерево. Их тождество манифести­
руется в хакасском обряде жертвоприношения хозяйке во­
ды. Информаторы рассказывают, что к пальцам самого по­
жилого мужчины, стоявшего на берегу с вытянутой рукой , 
привязывали ленгочки-чалама. Старик-предок как  бы сим-



волнзнровал предка-дерево. Так поступали, скорое т о г о ,  
когда на место жертвоприношении не было деревьев. Пора­
зительные строки были написаны С. Гладышевским: «Нам 
неоднократно приходилось слышать от стариков (хакасов .— 
Авт.) ,  что береза н прошлом была выражением родоного 
коллектива. Ствол бороны как выражение основы рода — 
кровное родство, ветви — отдельные семьи, листья — члены 
родового коллектива, уходящие в землю корни связывают 
род с предками, обитающими в подземном мире»113.

По менее ярко  связь  представлений о дереве, предке 
н роде обнаруж ивается  в весеннем шорском молений горам 
и рекам, описанном 11. II. Дырснковой.

В каждом доме заранее готовили связки перьев глуха­
ря  — соответственно количеству мужчин в семье, и связки 
лоскутков  — по числу женщин. Их связывали в одну общую 
гирлянду чалаба.  Пока готовилось общее угощение на месте 
жертвоприношения одни из парней с гирляндой переправ­
л ял ся  на другой берег — там, к востоку, на открытом место 
находилась  стройная кудрявая  береза с гладким стволом 
парак-паш'  тыд паj  ка . шн , (‘богатая береза — главное дере­
во’. — Авт.). Гирлянду каждый год поднимали на вершину. 
Взбирались наверх осторожно: если обломится сухая  ветка, 
умрет старик, свежая — молодой. К ак  только человек на­
чинал взбираться на дерево, собравшиеся приступали к 
молению 133.

Все детали этого обряда глубоко енмволнчны: птичьи 
перья по числу членов рода; переправа через реку; веревка, 
протянутая  к вершине дерена, боязнь обломить ветку; рас­
положение участников и дерева. Они заставляют вспомнить 
н легенду об основателе первой правящей династии тюрков, 
выше всех взобравшегося (или прыгнувшего) на дерево и 
получившего титул шад  т . Та же деталь повторяется в 
обряде посвящении шамана у забайкальских бурят. Шаман 
взбирался  на «дерево-мать» (о нем говорилось выше) и про­
водил па ого вершине всю ночь. Считалось, что за это время 
он узнавал тексты призываний, имена духов, овладевал 
искусством камлания 135. С удивительным постоянством ми­
ровоззрение демонстрирует свою приверженность одним и 
тем же немногочисленным образам н томам.

Вероятно, в прошлом у каждого члена рода было свое 
л и ч н о е дерево, ипостась дерева родового. Еще в 30-е гг. 
нашего столетня шорцы Абинского улуса проводили еж е­
годные весенние моления в священной роще, у самой старой 
березы. После угощения духов остатки браги выливали на 
корни дерева. При этом некоторые «поливали» «собствен-



нуи>» березу. По носпоминаниям старпкоп, прежде ато было 
правилом — иметь с и о е дерево. Н те времена «число берез 
в роще улуса, стоявшего на месте села Осинники, было р а в ­
но числу старпкоп в улусе — 72. Люди, якобы, зам еч ал и ,— 
писал свидетель обряда К. Е вреинов,— что но смерти того 
пли иного хозяина погибала и его береза»136. Такие пред­
ставления разделяли и тюрки, и монголы, предыстория ко­
торых связана с лесами Южной Сибири. l i e  случайно Ч ин­
гисхану приписывают слова: «Тот, кто сажает деревья, бу­
дет ж ить долго»137.

Итак, вырисовывается картина: ж изнь  отдельного чело­
века с у щ н о с т н о  связана с его двойником-деревом. Па уровне 
общества (рода) можно предполагать соответствие: сообще­
ство людей — сообщество деревьев. Попытки осмысления 
разнообразия племен и народов в том же контексте д е р е в а  
обнаруживаются в саяно-алтайском фольклоре. В хакас­
ском мифе говорится, что К анракап  «создал растущее пз 
земли дерево с девятью ветвями, н иод каждой ветвью он 
создал человека; эти девять человек были родоначальниками 
девяти племен, которые и сейчас ж ивут на земле»138. Таким 
образом, в мифологической традиции «генеалогическое дере­
во» охватывало но только отдельные семьи, роды, но и люд­
ское сообщество в целом. Этот всеобъемлющий образ ока­
зывался действенным фактором культуры , он определял 
умонастроения и поступки людей. Здесь можно было бы 
поставить точку. Однако есть еще один, п ож алуй  более 
существенный, аспект в концепции д е р е в а .

В ходе исследований в Х акасии выяснилось, что боль­
шинство пожилых людей н аряду  со своей родовой принад­
лежностью осознают принадлежность к некоей иной общ­
ности людей, символом которой является  та или иная  
порода деревьев 139. Опрошенные информаторы принадле­
жат к сорока трем сеокам и их подразделениям. Довольно 
часто собеседники вместе о названием рода приводили 
и название своего дерева. Например, говорили: наш сеок 
такой-то, наша чула такая-то. Словом чула' шула  обозна­
чается общность, символом которой и служ ит  дерево. 
Всего у хакасов было зафиксировано десять деревьев-чу- 
ла: лиственница (т ы т ), береза (хазын),  тополь (тирек),  
сосна (харагай) ,  осина (ос), кедр (ху зу х аг аш ), пихта (пуй-  
ган) ,  в ерба/талы ш к (сот, хубал ,  хар а  тал).  Иногда название 
дерева приводилось вместо названия  сеока: «Наша кость — 
лиственпица» или «Алахтаевы — тополь». Это говорит о том, 
что в сознании людей чула была таким же важным показа-



телом принадлежности человека к определенной группе, 
как  и сеок.

Пот что  рассказы  мают о чула  хакасы :
У нас ш у л а  — тыт. Х азы и  — это у русских .  Кслн но сиг унижу,  

что  ли ст в е н н и ц а  падает,  зн ач и т  (кто-то) па родственников умрет.  Мели 
ч еловек  по сне падает  с горы или  с любого высокого места, а т т  челонек 
сто ять  (-.кить) не будет.  Ш ула  — крон кап ж иап ь .  Ш у л аи г  бек — 
к р е п к и й  человек ,  у м и р а ть  смерти нету, Е сл и  ш у л а  у ш ла ,  скоро  у м ­
реш ь  (Ч а р о ч к и и а  А. М., к ы зы л к а ,  HI10 г. рож д . ,  с . Костино)

Н а ш а  ф а м и л и я  К у л а к о в ы х  относится к ш уле  t i .i t . Сюда ж е  К у -  
че лаеи ы ,  С аускан овы .  Х а з ы и  — не помню. Ш ула  — это когда спишь,  
со н  видиш ь — ли ствен н и ц а  надает,  значит,  родственник умрет.  Сеок 
и ш у л а  — это почти одно и то же .  К наш ему сеоку  относится К уче-  
лаев ы  и С аускан овы  (К у л а к о в  Г. Ф . ,  1910 г. рож д . ,  с. Сартачуль) .

>1 кы зы лец .  С ы ло (раньше) два брата.  Ф ам и л и й  тогда не было.  
О ди н  б р а т  б ы л  Сагаи х ,  а д ругой  Кыаы лах .  Поэтому насыпаются са ­
гай цы  и к ы зы лц ы .  Н а ш  сеок М ало-А ч нн скин ,  к и ж н г  ажнг.  У нас ф а ­
м и л и я  не Я н г у л о в ,  а Н а р в а .  Н а ш а  ш у л а  — тыт,  сюда ж е  Сулекоиы, 
III у ш ури н  пы. К ш у л е  х а з ы и  ра н м и о  много русских  относилось,  но 
и х а к а сы  то ж е  были ,  это те, которы е  метисы. Сулеконы тож е  бы ли  
ш у л а  х а зы и ,  потому что они  метисы (Я н гу л о в  Д. II .,  l'JU'.l г. рожд. ,  
с. Устинкино).

Е с л и  кто-то  нз рода Х обы й уви ди т  во сие, что л и ствен ни ца  п а ­
дает,  то кто-то  из этого  рода умрет  (Б о р го п к о ва  Л .  П.,  1915 г. рож д .,  
с. Часхы ы ).

К о гд а  х а к а сы  своим родом назы ваю т  дерево,  листвен ни цу  или б е ­
резу ,  то  п одразум еваетс я ,  что из этого  дерева  сделаны  кости людей 
этого  рода ,  а  мясо сделано  пз глины (Ч ер п а к о в а  Л. I}., с. Норхнио 
Сиры).

Говоря о принадлежности к той или иной чула, хакасы 
употребляют выражение сооктыпг агазы ‘дерево сеока1 или 
‘дерево кости’.

Складывается впечатление, что термин чула!шула  обоз­
начает понятие, по объему не совпадающее с понятием «род». 
О том, насколько близким считается «родство по дереву», 
можно судить по представлениям о возможности (невозмож­
ности) заключения брака между людьми, относящимися к 
одному дереву—чула. К  сожалению, собрать материалы, до­
статочные дл я  определенных выводов, не удалось. Однако 
вы является  предпочтительность брака между людьми, при­
надлежащими к разным чула. В с. Трошкино зафиксированы 
две качпнекие и одна кызы льская  семьи, в которых один 
из супругов имел чула лиственницу, а другой — березу:

Т р о ш к и н  
К  а ды ш ева  
А р ы к п а ев  
Я н г у л о в а

А е ш п н
К о к о в а

Сеок
х ы р ы м  хы р г ы с  
ах х а с х а  
ах х а с х а  
п у га  
б асаг ар  
к и ж н г  а ж п г

Ч у л а  
хазы  н 
тыт
ах ха зы п  
тыт 
тыт 
х азы и



I! этих примерах м уж  п женя принадлежат к раяпым пу­
ла. Однако встречались семьи, где супруги «имеют одно де­
рево». II псе же люди старшего поколения убеждены, что 
продета ниIели «одного дерена» не должны вступать и брак.

Д ш у ш к л  и л  x ; i : i u h  н е  имлодит : i i i  п ари л  и л  x a : u . n i ,  потому что они 
родин СI е л Tl.tI I м :iIнск а  Т . I! . ,  l'.IKi г. |ш>|;д.).

Дсрсчш — ;>то род, к лрга  — :>то род. ,1юди одного рода пе ;испп- 
.тнсь (Ппнмчикон И. П.,  ШОП г. рожд.) .

11аследоианпе чула детьми шло, пероятио, по мужской 
линии, как н наследоканне родовой принадлежности. Ин­
форматоры, помниншне о «принадлежности» отца или матери 
к тому л/Iп иному дереву, говорили: «Чула отца — береза, 
матери — лиственница, моя чула — береза».

Оговоримся, что слово чула!шцла  в значении ‘душа, д у ­
ховный двойник чел опека’ известно всем группам хакасов. 
У северных же хакасов (кызыльцев и качпнцев, ж ивущ их 
по рекам Белый и Черный И юс) под ним понимается еще 
и 'дерево рода’, что, впрочем, отнюдь пе противоречит ук а ­
занному выше значению. Южные хакасы не связывают слово 
чула с деревом сеока. Последнее они описательно называют 
сиоктынг тазы.  Поэтому есть основания считать, что слово 
чула — лишь частный случай обозначения родовой породы 
дерена. В настоящее время соотношение понятий «сеок» 
«чула» у хакасов однозначной трактовке не поддается. 
Часть информаторов разграничивает понятия «род» (в том 
значении, в котором это слово вошло в современный хакас­
ский язык) и «сеок». Например, говорят: род хара пнльтыр, 
а сеок — тыт. Другие (их большинство) называют свой сеок 
и чула: сеок — кнж нг ажпг, чула — хазын. Третьи (таких 
меньшинство) не причисляют себя нн к какому из сеоков, 
зафиксированных в Хакассин. Четвертые не различают сеок 
и чула вообще. Например, Сагалаковы считают своим сео- 
ком желтый тальник. Д л я  них понятия «сеок» н «дерево ро­
да» равнозначны

Как видно из табл. 2 у хакасов символом рода чаще всего 
с.тужат лиственница и береза, за ними следуют сосна, таль­
ник, тополь, осина, пихта, кедр. У саганцен чула березы 
н лиственницы встречаются одинаково часто. Представления 
о «дереве рода» были распространены и на Алтае. Идесь уста- 
наплипаются следующие соответствия: 141

Сеок Деррио Сеок Дере по
Мус ель KUI14.1K бреза
к у з е к сосна спал л и с твен н и ц а
комдош бер еза тодош ж и м олость
и р к п т *> coiioii »

и р ки т >



В Центральном Алтае нам приходилось слышать выра­
жение «Ульгень кынчаков — береза», н котором, возможно, 
обнаруж ивается  реплика хакасского мифа об Улы сие-дере- 
ве (прародителе).

Почитание деревьев среди а л танцем находило реальное 
выражение в том, «что люди этого или иного сеока не могли 
сами рубить дерево, священное для них. Если нес таки п 
этом была необходимость, то срубить дерено они просили 
человека пз чужого сеока. Говорили...  т а к т е ,  что деревья 
подобны людям, тол].ко не умеют говорить. Поэтому когда 
ударяю т топором по дереву или пилят его, то оно плачет 
н стонет. По это могут услышать не все, а только отдельные 
люди. Особенно запрещалось срубать молодые деревья, гак 
как  считалось, что они подобны маленьким детям и губить 
их было грешно»11-.

Чтобы понять, что такое «дерево рода», необходимо выяс­
нить, какие  ф у и к ц и и выполнял этот маркер. По может 
ли быть достоверной реконструкция, исходящая из поздних, 
противоречивых и разрозненных материалов? Сомнения пра­
вомерные, поэтому мы ограничимся лишь несколькими пред­
положениями, вытекающими из рассмотренных материалов.

«Дерево рода»— символ, бесспорно, древний. Д аж е в 
поздней традиции «своя» порода дерева определяет многое: 
брачные связи, место человека среди себе подобных и похо­
ронный обряд. Вот что говорят информаторы:

(По время похорон) обтесы вали  дерево целиком. И з  ка к о го  рода 
человек ,  т акое  дерево н срубали .  (Здесь) делали  гробы только  i n  двух 
п ород  д еревьев: сосны и лиственницы .  Е сл и  человек  относился к (роду) 
х а р а  тал ,  то  гроб — на сосны.  11а лиственницы (ннлЕ.тыр) делали  Че-  
годаевы (С а гал ако в  Т.  М .,  с. У с п . -К п н д ы р л а ) .

Однако нельзя  не видеть, что личное отношение человека 
к «его» дереву опосредовано принадлежностью к роду. Со­
отнесение этнической группы с определенной породой дере­
ва — явление, известное в Сибири достаточно широко. Т ак, 
священным деревом мансийской фратрии Пор был кедр, 
а фратрии Мось — береза. Можно, по-внднмому, предполо­
ж ить, что дерево рода обладало «этнизирующпмп» ф ункция­
ми, подчеркивая принадлежность люден к некоей общности 
н ее отлнчие от другой группы.

В то же время не вполне ясным остается соотношение по­
н ятий  «сеок» и «чула». Первое акцентирует родство всех чле­
нов рода по «кости», а также идею единства предков н потом­
ков . Многократно подчеркивается, что кости всех членов 
рода сделаны из родового дерева. По сути дела, кость и дере­
во дублирую т друг друга, что позволяет общественному



Распределение  деревьев по сеокам у хакасов

Сеок
Тыт  * л и ­
ственни­

ц а ’
Хазын
‘береза’

Ха рагай 
‘со сн а1

Тире  к 
* Т О П О Л Ь ’

Сот
‘та л ьн и к 1

Х у б а л
‘светлый

тальник*

Хара  тал  
‘черный 

та л ьн и к ’
Ос

‘о си н а’
П у й г п н
пихта*

Ху эу х
агас

‘кед р ’

Саганцы

Т и л н г  c a ra ii _1_

Таг нарга -Г- + +

Суг карга н- “Г" н~ J -

X ooi.iii “Г "Г _L ~г
“Г

Четти п у р у
Х алар -Г
Х ьп ы л  гая ~ +

Хый “Г *Г -Г - г
Пнльтыр + “Г - г ' г

Ах пнльтыр +
К ар а  пнльтыр
Суг пнльтыр “Г

Том Т" -Г

Сапп
Шор "Г т

Споцче +
Тане - г

Тапан т +
Ищога
Т у р ан -Г ■|“

Сарыг + +



Качннцы

Ах хасха + 4-
Х а р а  хасха ~'г
Талчан  хасха
П урут + +
Сок>:а 4-
Ах сойка - f
Ы з ы р +
Хыргыс —
Хыры м хыргыс
Х убан +
Пуга 4_ *г

К ызы льцы

У л у г  а ж и г 4_ 4-
К и ч н г  а ж и г ~r 4-
А ж иг + +
Х ам иар - f
П уга 4-
Ы гы - г
Аргыи +
Х алм ах

Койпалы

Чода -Ь
Чонмап +
Х ап +

+



С031Ш1Ш0 переводить проблему родстпа п иную плоскость 
и рассматривать ее и плане природных аналогий. Сообщество 
деревьев кап аналог сообщестиа людей — идеальный пример 
сочетания с т а б п л ь и о с т п (родстпа) и и а л  е н ч и в о- 
( т н (смены поколений). Может быть, именно этим объяс­
няется обращение тюрков и символике кости дерена? Свя- 
щеиная роща как нельзя лучше «покапывает» (или под­
т в е р ж д а е т ) ,  что подобное рождается подобным, без участия 
иапие. Среди деревьев наглядно явлены отношения «стар­
ших» н «младших», там есть деревья-шаманы и деренья- 
паштыкн (старосты) п т. д. Но самое главное — с о о б щ е- 
с т в о д е р е  в ь е в я в л я е т с я м о д е л ь ю с о о б ­
щ а е т  в а л ю д е  й.

К ак известно, отождествление общности с неким при­
родным видом — центральный момент тотемического миро­
воззренческого комплекса. Если этнические группы отож­
дествляются с разными породами деревьев, можно предпо­
ложить, что природный вид используется как и и с т р у- 
м е н т к л а с с и ф и к а ц и и общества, состоящего из от­
дельных групп-сегментов.

Согласно концепции К. Леви-Строса, «отношения клан  — 
тотем переходят из непосредственного использования к л а ­
ном как субъектом тотема в клан их ментальной аналогии.. .  
('.вязь между отношением человека к природе и характери­
зацией социальных групп...  есть непрямая и проходит через 
ум человека. Ум постулирует гомологию не столько внутри 
системы означающего, но между различающимися промежут­
ками, с одной стороны: между видами X и У, с другой сто­
роны между кланами Л и 15». Этот универсальный прин- 
цпп самоописания традиционных обществ применительно 
к южно-сибирским реалиям может выглядеть следующим 
образом:

Природа: порода дерева 1 порода дерева 2 порода дерева 
Л... порода дерева Л'.

Культура: группа людей 1 группа людей 2 т р у п п а  лю­
дей .'{... группа людей -V 14:).

Как показывают полевые исследования, общество до сих 
пор осознает тождество между природными и культурными 
сегментами, между породами деревьев и родами. Однако 
этнографические материалы, поздние н переосмысленные, 
рисуют уже иную картину: члены одного рода называют 
своими разные деревья. К наоборот — несколько сеоков мо­
гут иметь одно родовое дерево. Если первое противоречие 
можно объяснить угасанием традиционного мировоззрения, 
то второе «несовпадение», на иаш взгляд, симптоматично дл я



родства по дереву в целом. Количество тюркских родов зна­
чительно превышает количество пород деревьев. Н еудиви­
тельно поэтому, что родство по дереву оказывается шире 
родства по сеоку.

Природными условиями задано ограниченное число со­
обществ, которые могут объединяться «деревом-мредком». 
В этом смысле можно предполагать, что родство по дереву 
шире, чем по имени сеока. По ведь н многочисленные леген­
ды иоветствуют о р а з д е л е н и и  былых родов, об их 
дроблении. Мы можем предположить, что некогда население 
Саяно-Алтайского нагорья имело менее дробную структуру. 
Н а месте многих десятков нынешних родов существовало 
значительно меньшее количество общностей. Однако и здесь 
вряд  ли имело место соответствие: один род — одно дерево. 
Дерево определенной породы было символом г р у н п ы 
родов. Люди, объединенные одним деревом, считали себя 
родственниками. Кроме общего дерева они имели и иные 
этнические маркеры, более низкого таксономического уров­
ня (что-нибудь наподобие личных имен позднейших сеоков). 
Общность, объединяемая деревом, была экзогамной. Ее чле­
ны могли заключать браки только с представителями другого 
коллектива ,  ведущими родословную от иного дерева. С те­
чением времени судьбы и пути родственных коллективов 
расходятся: роды смешиваются, разделяются, переселяют­
ся  и т. д. До наших дней доживают лишь отголоски пред­
ставлений о некогда значимом родстве по дереву. Одпим 
из них является  убеждение, что люди одного дерева не могут 
вступать в брак между собой.

В ерования тюрко-монгольскнх народов подсказывают, 
каким  образом могло осуществляться в древности деление 
родов на экзогамные группировки. Противопоставление двух 
половин общества должно было иметь природное соответ­
ствие. Мир деревьев дает естественный пример такого деле­
ния — это «оппозиция» . х в о й н ы х  и л и с т в е н н ы х  
пород деревьев. Данное обстоятельство не могло остаться вне 
поля  зрения аборигенов горных лесов. Алтайские тюркп, 
например, делили деревья на две группы: «светлый» и «тем­
ный» лес. В первую входили береза, лиственница, тополь 
и осина, во вторую — кедр, сосна, пихта, ель. Теленгиты 
разделяли  породы деревьев на «твердые» и «мягкие» (вероят­
но, лиственница и хвойные)144. Соответственно «мягкими» 
или «твердыми» были «кости» людей разных сеоков. Естест­
венная, природная  дихотомия (хвойные — лиственные, твер­
дые — мягкие породы), соотнесенная с анатомическим кодом,



попользовалась мпфопоэтпческпм сояпапием для  выраж еппя 
этносоциальных различий.

Возможно, родство по кости и родство по дереву — очень 
древние н значимые этподпагностпрующие символы, инстру­
менты первичной этнической дифференциации. С и х  помощью 
общество стремилось выразить смутное, ускользающее ощу­
щение своем с а м о с т и, нащупать центральный нерв проб­
лемы «мы п они». Тем самым дерево становилось доминант­
ным символом культуры , важнейшим принципом организа­
ции социального и природного Космоса.

*
* *

Рассмотренные материалы по «идеологическому» обес­
печению общества показывают, что наиболее отчетливо чув­
ство «мы — они» оформляется на уровне рода. Становится 
очевидным, что попытки соцпологнзнрованного описания ро­
довых институтов даже в их пережиточных формах недоста­
точны и дают явно упрощенную картину. Хотя, как  показы ­
вают исследования, в X IX  — начале X X  в. социально-эко­
номическая ж изнь тюркского общества уже давно вышла 
за рамки рода и протекала в основном в общинных формах, 
тем не менее еще сохранялась идеологическая «оболочка» 
рода, своеобразная мнфоритуальная модель общества. Не­
смотря на разновременность п разпопрпчпнность проис­
хождения тюркских сеоков, в каждом из них обязательно 
воспроизводился необходимый минимум идеологической 
структуры. Элементами этой структуры, каким мы попыта­
лись показать, были маркеры, совокупность которых дает 
портрет рода.

Чувство общности происхождения, сближающее людей, 
закономерно дополняется осознанием своего отличия от дру­
гих подобных коллективов. В лексике, фольклоре и ритуале 
воплотились представления о тесном родстве членов рода 
с природными объектами. Это родство абсолютизируется и 
доводится до масштабов, но имеющих аналогов в действи­
тельности. Кстати, родовые .маркеры — это пе только способ 
подчеркнуть свое отличие от д р у ш х  родов. Они являются 
выражением мифоэкологического характера сознания тра­
диционного общества. 1’ о д о с о з н а е т с е б я к а к  и р и- 
р о д н о е  я в л е н и е .  Можно думать, что сопрнродпость 
рода — не плод фантазии, но отражение (конечно, своеобраз­
ное) совершенно особого его статуса в типологии человече­
ских общностей. Род возникает в процессе антропогенеза как 
соположение природных и культурных начал. П роецируя



себя п природу и природу — в себя, оп ппогда подчеркнуто 
бпологнчен: его сильно занимают вопросы родства но крови, 
кости, вопросы происхождения, отцовства и материнства...  
Идеология рисует род как своеобразный биосоциальный ор­
ганизм. Как только центростремительная сила кровного род­
ства уступает центробежным тенденциям, род дробится и 
воспроизводит себя снова в каждой части.

Хоти в наиболее архаичных своих концепциях род апел­
лирует к природным предкам, но это не наивная  вера, ска­
жем в действительное порождение человека горой. Это слож­
но организованная знаковая  деятельность, упорядочиваю­
щая мир, делающая его комфортным и безопасным. Как мы 
могли убедиться, идеологии рода не чужды попытки к лас­
сификации отношений между людьми, для  чего он ищет в 
мире природы идеальные модели-аналоги. Создавая свою 
систему духовных ценностей, родовое общество вырабаты­
вает удобную для себя стратегию взаимоотношений с миром 
предков-духов. Два эти свойства мифологии рода — ориен­
тация на природу и приверженность памяти предков — 
позволяют говорить о гуманности и гибкости данного ин­
ститута. Возможно, имепно поэтому род так пли иначе 
вписывался в соцналыю-политнческие структуры иного 
уровня.

Сказанное здесь — не апология рода. К ак  естественно 
возникший таксон, сыгравший неоценимую роль в становле­
нии общества, он не нуждается в защите или оправдании. 
Н аш а задача в другом — попытаться вскрыть знаковую, 
мифологическую подоплеку его жизнеспособности.



ЗА ПОРОГОМ ОБЫДЕННОГО

Мм помним, то,
р авпякнцое  всех, 

е го  п лю дской  истории  н ем ало  — 
когд а-то  ночью к вам п р и ш л и  ш ам а н ы  

дли добры х дел н п р а в и л ь н ы х  бесед.. .

О лж а с С ул ей м е н о в

В патриархальном обществе социальная позицпя челове­
ка формируется па пересечении многих параметров и х ар ак ­
теристик. Д л я  носителей архаичного общественного созна­
ния при определении позиции человека в обществе актуаль­
ными оказываются его пол, возраст, физические данные, мес­
то в системе отношений родства и свойства, имущественное 
н правовое положение, профессиональные навыки. Рассмат­
ривая эти характеристики, мы убеждаемся, что онн образу­
ют широкий спектр возможных вариантов и сочетаний, хотя 
и опираются на элементарные различия типа «мужчина — 
женщина», «ребенок — взрослый — старик», «неимущий — 
имущий — богатый», н т. д. Точкой отсчета традиционной 
модели природного и социального Космоса во всех случаях 
является некая н о р м а  (или «идеал»). В пространственно- 
временном аспекте мир — идеальный локус, родная земля- 
вода, обладает максимально благоприятными для  человека 
качествами и свойствами. В социальном плане «нормой» 
мыслится само общество, однако не целиком, а та его часть, 
которая наиболее полно соответствует понятиям «середины», 
«центра», «меры» и т. д. Это полноценные взрослые, мужчи­
ны и женщины, реализующие свое природное и обществен­
ное предназначение в семейной жизни и трудовой деятель­
ности. Это люди в зените жизни, равно удаленном от кри­
тических точек рождения и смерти. Онн имеют все необходи­
мые атрибуты общественной с о с т о я т е л ь н о с т и :  де­
тей, жилище, скот, имущество, родственников, социальный 
престиж, здоровье. Это я д р о  общества, постоянно возоб­
новляемое и пополняемое, олицетворяет «свое», «внутрен­
нее», «культурное» в противовес «чужому», «внешнему», 
«природному».

Сама н о р м а редко нзобран;аетея в текстах традицион­
ной культуры. К ак  и всякий идеал, она скорее мыслится, 
подразумевается, нежели обнаруживается в действитель­
ности. Об этом мы можем судить хотя бы по тому, с како й



ревностностью общественное сознание фиксирует нее, что но 
вписывается в понятно «идеал» и выходит за порог привыч­
ного. Несовпадение с матрицей идеального образа обнару­
ж ивается на уровне как  коллективного, так и индивидуаль­
ного опыта. Судьба человека естественно связана с обстоя­
тельствами рождения, смерти, несчастий и бед. Реальное 
общество состоит пз сирот, увечных, чужеродцев, нищих, 
детей н стариков, богатых н малоимущих, вдовцов и старых 
дев, людей угрюмых и бесшабашных, мастеров н бездель­
ников. Каждый пз них в разной степени удален от «нормы», 
но совокупно они обозначают ее «местонахождение» н пара­
метры. Абсолют описывается суммой конкретных несовер­
шенств и отклонений.

Кроме того, в обществе всегда есть люди, которым дано 
б о л ь ш е ,  нежели остальным. Их образ жизни н сам облик 
отмечены печатью таланта, мастерства, откровения, тайно­
го знания. Это люди, облеченные властью, обладающие опы­
том. К этой категории принадлежат правители, шаманы, 
знахари, сказители. Их влияние на жизнь сородичей неос­
поримо, но какова их социальная позиция? Сводима ли 
она лишь к социально-экономическим характеристикам? Не­
трудно видеть, что потестарным структурам саяно-алтай- 
ских тюрков были соположены иные, не столь формализо­
ванные. связанные с мнфопозтнчески.ч осмыслением мира. 
Сосуществование социально-экономических и мифоритуаль­
ных институтов во многом обусловило специфику социаль­
ных ролей традиционного общества. 13 нем, вероятно, по 
было чисто «светских» и «сугубо ритуальных» деятелей. 
Неявные дл я  стороннего наблюдателя мнфорнтуальные ас­
пекты определяли многие черты жизни старого общества. 
Опи обладали известной самостоятельностью, и потому их 
роль было бы неправомерно сводить лишь к идеологическому 
«подкреплению» или «обоснованию» существующего порядка 
вещей.

Рассмотрим некоторые проблемы соотношения социаль­
ного и мифологического в южно-сибирской традиции на при­
мере наиболее яр ки х  представителей общественных струк­
тур.

П Р А В И Т Е Л Ь ,  С Т А Р И К ,  Ш А М А Н . . .

В традиционном обществе, как  пишет В. Тэрнер, каж д ая  
социальная  роль обладает несколькими сакральными по­
зициями *. Это положение полностью подтверждается южио- 
спбирскнми материалами. Ритуально-мифологическое и но-



тестарпое начала так плотпо переплетены, что вычленение 
собственно с о ц и а л i> и о ii ро.ти не представляется воз­
можным. Да и вряд ли таковая когда-нибудь существовала 
в «чистом» виде в том обществе, которое было ориентировано 
на чувственно-образное восприятие мира. Синкретнчность 
ролей хорошо прослеживается па примере и р а в н т е л я.

('.о времен древнетюркекой государственности н вплоть 
д о  X X  в. народная традиция варьировала тему божествен­
ного происхождении власти и человека, ею облеченного. 
IJ древнегюркское время «божественное» однозначно пони­
малось как небесное. «'Гак как небо оказало милость, так  
как у .меня самого было счастье, я сел на царство каганом»,— 
говорится в одной из зиитафин 2. Немаловажно, что милость 
оказывал не небесный свод как таковой, а Небо, понимаемое 
как верховное божество пантеона — Тенгрн. Анализируя 
мифологические сюжеты в древних памятниках, С. Г. К ляш - 
торный пишет: «Именно Тенгри, иногда вкупе с другими 
божествами, распоряжается в мире и, прежде всего, предо­
пределяет судьбы людей: Тенгрн „распределяет  сроки (жиз­
ни)**; однако при :>том рождением „сынов человеческих" 
ведает Умай, а нх смертью— Эрклнг; Тенгрн дарует кага­
нам мудрость и власть, дарует каганов народу, наказывает 
согрешивших против каганов и даже, „приказывая** кага- 
uy( jarlyga) ,  решает государственные и военные дела»3.

«О божественном» происхождении кагана напоминают его 
характеристики: «небоподобный», «неборожденный». Сам же 
Тенгри, как считается, на протяжении всей жизни кагана 
направляет его действия, вразумляя  н ук р епл яя  правителя. 
П рунических памятниках об этом сообщается постоянно. 
Например, одна из надписей гласит: «Гак как  небо оказало 
милость, имевших государство он лишил государства, имев­
ших кагана он лишил кагана, врагов он усмирил»4. Подоб­
ная направленность анпграфпкн дала JI. Б азен у  возмож­
ность сделать заключение, что политическая доктрина древ­
них тюрком была «чем-то вроде монархического национализ­
ма божественного права»5. Действительно, идея избранности 
тюрков, «срединного» положения их страны как бы под­
крепляется идеологической параллелью  Тенгрн — Каган.

Супруга кагана в рунических надписях уподоблена 
Умай — божеству, хорошо известному н позднейшим тюр­
кам Саяно-Алтая. С. Г. Кляшторный пришел к выводу, что 
«здесь содержится явное указание на миф о божественной 
суп руж еской  чете — Тенгрн и Умай, земной ипостасью ко­
торой н является  царская  чета в мире людей»6. К аган  и ха- 
тун, таким  образом, мыслились не просто первыми среди



людей, но обладающими божественной природой. Исследо­
вания Т. А. Бертагаева позволяют проследить н последую­
щую судьбу слон таган и xatnt/н. Предполагается, что н мон­
гольской лексике значение слон каган ~  качн ~  кап со вре­
менем претерпело эволюцию: от спноннмпчпостп (в «Сокро­
венном сказании») до существенных расхождений (в совре­
менном монгольском языке слово хаан  употребляется в зна­
чениях ‘царь, монарх, владыка ',  а хап  означает 'владыка, 
правитель края  и области, лучший, первосортный').

Представляет большой интерес сближение слон хап (в
значении 'владыка ')  и хад хат  (мн. ч. от хап  — наименова­
ние мифологических персонажей шаманского пантеона бу­
рят). И мифологии последние выступают как сыновьи, вну­
ки, нравпуки, дочери, т. о. н о т о м к и небесных тзнгри- 
нов. По сути дела, здесь воспроизводится древнетюркская 
модель пебесного происхождения земных владык. Правда, 
в монгольской мифологии хаты — существа мифологические, 
но они посылаются на землю как в л а д ы к и  рек, озер, гор, 
холмов («ээпм»— владыки, персонажи того же уровня, что 
и саяно-алтайские «хозяева» гор, лесов и пр.) «По случайно, 
таким образом ,— пишет Т. А. Пертагаев,— в современных
монгольских поэтических произведениях хан  является эпи­
тетом к названиям гор, символизирующим образ отца, а 
х ат ап  — к названиям водных бассейнов, олицетворяя об­
р аз  женщины, матери». Кроме того, слово хан выступает 
в качестве этнтета в таких сочетаниях, как хан дмхли  ‘ог­
ромный, просторный и величественный мир'; хан тэнгэрн  
‘обширное, просторное, величественное, необозримое небо’.
Следовательно, заключает исследователь, хан  означает такие 
качества, как  ‘бескрайний, просторный, огромный, величе­
ственный’. От этих значений образуются следующие семан­

тические филиации: хан  ~  лад,  ‘посланцы с небесных про­
сторов, с величественного, божественного неба, ставшие вла­
дыками гор и местностей’. Это же слово дает экстраполяцию 
‘великий, царственный владыка земли’ и вариант хаан (ха- 
ган) ,  ср.: бурят, хаа н баавай ‘величественный, божественный 
отец-родоначальннк, царь-отец; хаан-эзэн (эжен)  ‘величест­
венный влады ка’; зээн-хаан,  владыка — божественный пос­
ланец  с небес, владыка, царь, император’ 7.

Т а к  в тюрко-мопгольгкой традиции разрабатывалась те­
ша небесного происхождения земных властителей. Она оста-



ва.гась актуальной нплоть до X X  п. Согласно народным 
верованиям, у бурят, например, «обидеть родоначальника...  
считалось большим грехом, так как  родоначальник был изб­
ран самими заиками, и они, по жалобе предком обиженного 
родоначальника, всегда строго наказывали виновника»8.

Нередко обожествленный правитель наделялся чертами 
демиурга и культурного героя. Т ак ,  Чингисхан, оставив­
ший неизгладимый след в памяти народов Сибири и Цент­
ральной Азин, считался у монголов божеством-землеустро- 
птелем. Ему приписывалось создание земли, он «объезжал 
землю, и по мере того, как  в его голову приходили желания, 
создавались угодья, необходимые для жизни людей». Чич- 
гнсхап якобы открыл людям добывание огня, дав им ог­
ниво, кремень и трут. С его именем связывали установление 
свадебных обрядов, изобретение табака и водки, наимено­
вание различных местностей. Интересное замечание по пово­
ду монгольского выражения Чингисэй игрыль  ‘Чингисов кру­
говорот’ сделано Г. И. Потаниным. «Теперь.— писал о н ,— 
под птим термином разумеются разъезды тархатов за сбором 
пожертвований па поддержание в порядке останков Чнпги- 
са, но прежде зтот термин мог обозначать кругосветное кос­
мическое шествие самого...  демиурга»9.

От правителя, согласно мнфорнтуальиой традиции, за­
висел ход естественных процессов, он обладал властью над 
природными стихиями. К ак  сообщается в «Таншу», леген­
дарные предки дома Ашипа управляли  погодой. Один из 
них «мог наводить ветры и дожди», другой в критической 
ситуации спас своих соплеменников тем, что «произвел теп­
лоту». Подобным даром в алтайском фольклоре X X  и. был 
наделен Шуиу — сын Калдан-хана от небесной жены. Здесь 
мы встречаемся с причудливым переосмыслением алтайской 
истории трехвековой давности. Ее персонажи оказались в 
значительной степени мифологизированы. Jl.  II. Шерстова 
приводит легенду о Шуну, который был изгнан нз дома, 
но, даже став бродягой, не смог скрыть своих исключитель­
ных качеств перед царевной.

. . . П о н я л а  Б а л а г а н ,  что перед  ней не простой человек ,  п р а сс к а за л а  
ему о зм еях ,  одолевших ее царство.  В ы с л у ш а л  ее  Ш у н у  и велел п о ­
строить  ш а л аш .  М а х н у л  рукой  Ш ун у  — д о ж д ь  п ош ел ,  снег: в зм а хн ул  
ещ е  раз  — .мороз ударил .  З а б р а л и с ь  змеи в ш а л а ш ,  Ш у н у  и с ж ег  нх.

Т а же способность присуща эпическим героям — ханам, 
богатырям-мергенам. Ак-Тайчи, например, накалив  на огне 
конец бронзовой пики, направляет ее то на солнце, то на л у ­
ну и вызывает сильный мороз, который губит шулмусов 10.



Напомним, что искусством упранлятт. погодой у тюрко- 
мопго.тьских народов владели прежде всего представители 
сакральной сферы «ядачи»— с помощью волшебного камня 
они могли вызвать и дождь, п засуху.

К а к  правило, свои поступки правитель соизмерял с идеа­
лами предков, представителем которых на земле он являлся .  
Эта тема отчетливо звучит в рунических надписях, что дало 
JI. Вазену возможность говорить о консервативности верхов­
ных тюркских правителей V III  в.: ведь, но их представлени­
ям, «всякая политическая, социальная или религиозная пе­
ремена, всякое искажение древних обычаев, в какой бы то 
пн было сфере, считаются дурным»11. Можно предположить, 
что традиционализм каганов исходит пз соображений о ка ­
тастрофических последствиях всяких перемен в существую­
щем миропорядке — ведь устроителем мира, как можно до­
гадаться, считался сам Тенгри, а каган лишь поддерживал 
изначальный порядок. Это обстоятельство отметил 
С. Г. Кляшторный: «Миф о космической катастрофе в памят­
н иках  Орхопа представлен намеками, в постулируемой сня- 
зп между неурядицами среди людей п потрясениями в ок­
ружающем мире. Всякое нарушение мирового порядка вле­
чет за собой потрясения в государстве: „ . . . т а к  как небо и 
земля пришли в смятение, он (народ токуз-огузов) стал нам 
врагом". Еще худшие последствия, гибель государства, мо­
гут повлечь за собой мятеж богов и парода, или бедствие, 
когда небо , .давит" , а земля „р азв ерзается " .  Здесь мятеж 
приравнен к космической катастрофе, представление о кото­
рой выражено традиционной формулой мифологического по­
вествования»12. Только следование обычаям и законам пред­
ков, а в конечном итоге божеств может предотвратить не­
счастья. Те же ссылки на «предшествующее состояние» ха­
рактерны для институтов власти позднейших тюрко-.монго- 
лов. «Нам доводилось слы ш ать,— писал С. (Пашков более 
века н а за д ,— как  старикп-буряты укоряю т молодых людей, 
что они забывают имена тех, кому поклонялись отцы их. 
Забвение и пренебрежение к памяти умерших предков воз­
буждаю т гнев и мщение их»13.

С итуация с обожествлением правителя, в облике которо­
го проступают черты самого божества, достаточно универ­
сальна. Вожди могли выполнять функции «привилегирован­
ных посредников» между своими соплеменпнками и сверхъ­
естественными силами именно потому, что их предки я в л я ­
лись главпымн действующими лицами ранней мифической 
истории данного потестарного организма. «Прямая связь 
между сферой сакрального п сферой власти реализуется



в ритуальном господстве вождей над природой, т. е. над 
„жизненными силами" и материальными объектами (на­
пример, вождь выступает и роли вызывателя дождя). К ак  
рал такое господство ел у жиг объяснением и оправданием 
их влаети над людьми»".

Мосле утрат м собствен пой государственности тема «не­
бесного» происхождении правителей у саяно-алтайских тюр­
ков, видимо, сменилась несколько иными мотивами. Однако 
и в более поздних преданиях об «ойротском времени» родо­
словная правителей уводит нас в мир верховных божеств. 
Две легенды были записаны па Алтае Л . II. Шерстовой. 
П одной из них говорится о царе, который покинул свою 
землю, женившись на младшей дочери бога.

О дн аж ды  ж е н щ и н а .  рассердивш ись па м у ж а ,  т айком  п о сещ авш его  
своих подданных, п лю н у л а  на него. Ь о га ты р ь  уп ал  и умер. «О берну­
л а с ь  она белой игпцей и полетела к огц у  своему  — богу  Ь у р х а н у .  
Н о  К у р х а н  не ра зреш и л  ей оставаться  на небе, тан к а к  б ы л а  она  ц е ­
ремонной. С пустилась она опить на землю н скоро  родича сына.  Л и ­
сина стала  у х а ж и в а т ь  за  ребенком, м а р а л у х а  ко р м и л а  ого молоком, 
а дочь К у р х ан а  обернулась  птицей  и улетела в небо. Ребенок  вырос, 
стач богатырем и хозяином на зтой :и*мле. З в а л и  его  Ка тдан-Ойрот .  
Ь ы л о  у К ал д а н -О й р о та  двое детей — дочь К р к о ш у р у  и сын  Ш ун уты  
(Шуну)».

Д ругая  легенда повествует о том же персонаже:
Ж п  I К ал д а н  - х а н ,  у него был сын  Коб-кан .  но не б ы ло  вн уков .  

Пошел однажды 1’»оо-хаи на охоту к онеру и увидел там трех леоедей ,  
п оймал  он одного  из них, а он о к аза л ся  дочерью У ч - К у р ^ у с т а и а .  Отал 
I»("нихап ее муж ем и п од н ялс я  па небо. Спустился  однаж ды Ь б б -х а и  
на землю. и н(‘С-мотря на аап рет  ж епы  небесной, заш ел  к своей земной 
жене ,  которая  п р и ш и л а  крас н ую  н итку  к его  одежде. Когда  он  ве р н у л ­
ся .  небесная ж е н а ,  возм ущ енн ая  обманом, п рогн ала  его, с к а за в ,  что 
скоро  родится у них сы н  Ш уну.  которого  П оо-хан  найдет ночью в п ол ­
нолуние под березой,  з аве р н у то го  в ш к у р у  волка ,  вскорм лен ного  мо­
локом трех м а ралух  1г\

13 зтнх легендах обнаруживаются явные переклички с 
древнетюркекпмн птиогепетичеекпми мифами, п в обоих сл у ­
чаях  речь идет о родословной правителя.

Можно, ио-нидимому, говорить о двух «встречных» про­
цессах в формировании концепции в л а с т и. С одной сто­
роны, верховная власть стремилась обосновать свои претен­
зии на особое положение, выводя родословную от божеств. 
С другой — прослеживается тенденция мифологизировать 
реальных исторических деятелей, правителей, уже обрет­
ших статус предка. Если каганы древних тюрков указы ва­
ли на свое родство с Тенгри, то политические лидеры нового 
и новейшего времени удовлетворялись вполне земными иер-



сонажамп. Среди последних зачастую обнаруживаются ре­
альные исторические лица, выдвинувшиеся на первые рилн. 
Это и полулегендарный lllyny, н обожествленный Ч и н ­
гисхан.

Среди якутов еще в 2(1-е i t  нашего столетия считалось 
особо почетным возводить смою родословную к 'roiioiiy Тыгы- 
и у . Все представители его династии как .поди знатные будто 
бы находились под покровительством семенно-родовых бо­
жеств, духов-предков. Члена такой фамилии называли ий-  
ыы.чах, тангарчлаиз• киси 'челог.ек, имеющий своего духа- 
покровителя , свое божество' 1в.

Эта ситуация типична н для Саяно-Ллтая, где до сих пор 
сохраняется  память о знатных родах, из среды которых 
выдвигались деятели родовой администрации. Родовитые 
зайсапы ( укту  заисан) и прошлом вели свое происхождение 
из родов мундус, кынчак. тодош 1:. В. В. Радлов, в начале 
GO-x гг. X IX  н. работавший на Алтае, замечал: «По словам 
алтайцев, во время Дж унгарского ханства у них было толь­
ко пять  зайсанов. и поэтому этих зайсанов обозначают как 
, .у к т у “ — потомственные, родовитые, кровные...  К ак  це­
нится происхождение зайсанов, показывает достаточно уже 
то обстоятельство, что повсюду в пароде известны их родо­
словные»1". Однако в записях В. В. Радлова не было имени 
Омбо, который властвовал над всеми пятью дючииами и был 
прекрасно известен не только алтайцам, но и русским погра­
ничным властям. Интересное объяснение этого факта пред­
лагает  JI. II. Шерстова: «Неупомпнание Омбо вряд ли стоит 
объяснят!. , , забывчивостью” алтайцев. Здесь, скорее, умест­
но вспомнить общераспространенный (в том числе и в тюрк­
ской среде) обычай особого отношения к наиболее значимым 
правителям и их именам, имевшим некий сакральный смысл. 
Их употребления следовало набегать, простолюдинам жо 
эти имена часто вообще оставались неизвестными п о влады­
ке предписывалось говорить иносказаниями либо эпитетами. 
Быть может, поэтому и ныне даже самые осведомленные 
информаторы умолкают и замыкаются, стоит л пип. упомя­
нуть о такой крупной исторической фигуре, какой для Алтая 
был Омбо»19.

Закономерно, что в фольклорной традиции правители 
алтайцев, чьи деяния приурочены к джунгарскому времени, 
предстают б о г а т ы р я м  и, чьи образы различаются слабо, 
будь то Амурсана, Галдан-Церен или кто-то другой. К ак  ц 
каганы древних тюрков, они удачливые воители, бесстраш­
ные предводители народа-войска. Например, в преданиях, 
записанных В. И. Вербицким, Шуну — это «богатырь п



мудрец н восточном вкусе»20, который после ряда испытаний 
является споим подданным.

И последней трети X IX  н. предания алтайцев о тех вре­
менах, когда их исторические предки жили под властью 
джунгарских ханом, содержали взаимоисключающие, на 
первый взгляд, моменты. С одной стороны, в народных пре­
даниях было много реальных фактов, имен, событий, а с 
другой — чужеземные привн ели обрели несвойственный им 
изначально статус защитников алтайских племен. Идеали­
зация правителя (предка, защитника, богатыря) подменяла 
картины исторического прошлого мифологизированными сю­
жетами, базирующимися на центрально-азиатском истори­
ческом фольклоре. Память об «Ойротском ханстве» трансфор­
мировалась в соответствии с измененном :>тнополитнческой 
ситуации в Южной Сибири. Образ идеального п р а в и т е -  
л я, всегда существовавший в общественном сознании, к 
рубежу X X  в. начал сливаться с образами богатырей — 
правителей джунгарского времени. В алтайском фольклоре 
появилась новая идея — идея м е с с и н, который возродит 
былое «могущество местных племен. Овладев народным со­
знанием, эта идея стала основой идеологии бурханизма, 
развитие которого сопровождало процесс консолидации ал ­
тайцев. Вполне закономерно, что в поисках «спасителя» 
общественное сознание обратилось к своей мифологизиро­
ванной истории. Под собирательным именем «Ойрот-хан» 
этот мифический спаситель фигурирует в обрядовых текстах 
бурханпстов, в их песнях и гимнах, возвышаясь до уровня 
божества. Пе случайно его называли «Ойрот-Бурхан».

Обращение к фигуре идеального правителя-божества ха­
рактерно не только для алтайских тюрков. В начале столе­
тня мессианские настроения были широко распространены во 
многих районах Южной Сибири и Монголии. С образами 
Ойрот-хана, Тадар-хана, Шуну и т. д. связывались, в част­
ности, утопические надежды на восстановление былого 
могущества. 21

Таким образом, в актуализации представлений о «спра­
ведливом правителе» находит свое выражение туманная идея 
возврата к золотому веку.

Д ля  тюркской традиции характерна идеализация пред­
ставителей власти всех рангов — от каганов до родовых 
старшин. Если в реальной ж изни социальное неравенство 
осознавалось повсеместно, то фольклор отличался неодно­
значностью оценок. Существовала вполне критичная точка 
зрения:



С богатым человеком знакомься,
Сбоку  топор  де рж и  22.

Вместе с тем, если в эпосе изображался несправедливый 
хан, жестокий правитель, то это всегда был ч у ж о п хан, 
завоеватель. В общественном сознании благополучие парода 
прямо соотносилось с его патроном 23. Характерным приме­
ром таких настроений служ ат тувинские поспи:

Е с л и  зв ер ь  — д и к а я  к о з а  и ж и в ет  мирно.
Т о  то л ь к о  под  защ и той  таиги  Л;шм!
Е с л и  добрый народ и ж и в ет  мирно.
Т о  т о л ь к о  иод защ и той  А мбан-И ойона!

Е с л и  добрый парод и ж и в ет  мирно,
Т о  т олько  иод покровительством Ампан Попоил!
Е с л и  п ти ц а  т у р п а н  и ж и в ет  спокойно.
Т о  только  под покровительством А л т ы н - К у л я

('[’елецкого  озера)24.

П равитель как  центральная фигура мифоритуальной тра­
диции служил основой гармонии и порядка в мире. При 
необходимости он восстанавливал нарушенное равновесие. 
Все его действия как  бы подтверждали незыблемость суще­
ствующих установлений. В предании качннцев конца X IX  в. 
говорится, к примеру, о князе, что некогда жил при устье 
р. Абакан:

Н а р о д  лю бил  и у в а ж а л  его; инородцы пользовалпсЕ. благосостоя­
нием: кто -ли бо  из инородцев поссорится ,  вс я к а я  ссора бы ла  п р е к р а ­
щ е н а  по суду  к н я з я  миром; к а к  истец,  гак и ответчик оставали сь  всегда 
судом дов ольны ;  к а ж д ы й  н у ж д аю щ и й ся  о б р ащ а л ся  за  советом п п о ­
м ощ ь ю  и п о лу ч ал  то и д р у го е . . .25

Л ак и р о вк а  действительности в текстах, подобных изло­
женному выше, вероятно, не может служить свидетельством 
какой-то исключительной приверженности тюркского об­
щества патриархальным началам. Скорее здесь имеет место 
известный принцип «царя играют его приближенные», т. е. 
только через ф игуру справедливого правителя общество реа­
лизует своп представления о счастливой, безбедной жизни. 
Ипыми словами —«в вожде (царе) коллектив объективирует 
себя п мир превращает в субъект»26.

Наиболее полно представления о правителе как основе 
миропорядка воплощаются в образе эпического хана. В эпи ­
ке ставка хана является  ц е н т р о м  идеального локуса:

У  о тк р ы то го  п о д н о ж и я  
Ш ести верш и н н ой  белой таиги ,
Н а  ровном берегу
М едлен но  тек у щ ег о  синего  моря
Ж и л  п р о сл а вл ен н ы й  А лтац -Б учы й .



Где хорош ее пастбищ е — скот  п у скал ,
Г д е  МНОГО Д р о и  —  Ю р т у  СТП ВПЛ,
Где но дп ож м ин  корм — скот  п ускал ,
Где •.килиш,!* м ож н о  ставить  — юрту ставил.
V основании п о  юрты пили коровы,
Г.г.шкии он был богаты pi..
И* дверь  (входи). (Мо парод пил,
М ужественный он был силач.
Н икогда  к его пуну
Грим, по п р и с тав ал а  — (пуп) не портился.
Н и к огда  на (*го [ ( и с т ц а х
C/ie»i,i по нависали  -  (он) по п лакал .
Имя с и та ч а  псом нансстио,
Подвиги б о п т л р и  везде знаю т.
На легнем Алтае ,  где* дож дь  но льет  
Из иска и вок он живет .
Па А лгае-господипе,  где пней но надает,
. 1 е ж а  на боку  живот.
11 р о сл ав ю и м о м у  Алтап-Пучьпо 
Д н и  свои на охоте  п роводи ть  
lii.i.io закон ом  2?.

Воплощавший мировую гармонию правитель предстанал 
олицетворением силы. По последнее место отводилось его 
в и е ш и и м данным, которые, согласно мифополтическим 
представлениям, были выражением внутренней сущности. 
Подобная традиция бытовала достаточно долго; она обнару­
ж ивается, например, в системе обычного права якутов. 
Д . М. Павлинов пишет об :т>м: «Люди, занимающие общест­
венные должности, т. е. улусные головы, старосты, наслед­
ные кпязьцы, старш инi.i, казначеи, пользуются особенным 
почетом. Ж енщины не выбираются в общественные долж ­
ности. Люди богатые, а также з д о р о в ы е, т. е. п о  л н ы е 
к о р п у с о м, пользуются уважением, основанным на пред­
положении материального благосостояния. Родоначальники 
выбираются большей частью из полных в том убеждении, что 
такой человек как уже обеспеченный не будет сильно при­
теснить, а так как он дольше проживет, то на него можно по­
ложиться  н можно его задобрить»28. (Р азрядка  н а ш а .— 
Авт.). Таким образом, богатство, счастье, удача народа 
устойчиво ассоциируются со счастьем, здоровьем, физической 
сплои правителя. Эта идея имеет глубокие корни. В одном 
из древнетюркских памятников, в частности, говорится: 
«Так как  у меня было счастье [и] так как  у меня была уда­
ча, я поднял к жизни готовый погибнуть народ). Интерес­
но, что обладание «счастьем» здесь передается с помощью
производного от основы к у ш  (gut): gutum. bar i icun 2!>.

В свете этнографических данных можно предположить, 
что к у т  означает не только отвлеченное понятие «счастье»,



но п акцентирует мужские, производительные потенции пра­
вителя, неотделимые от его качеств воина, правителя, га­
ранта благополучия всего народа. Сакрализация правителя 
в поздней традиции отразилась, вероятно, и в его наименова­
нии бай,  где непротиворечиво сочетаются значения ‘бога­
ты й ’ и ‘свящ енный’.

Священная природа власти была сопряжена с причаст­
ностью ее обладателей к тайному, сокровенному знанию и 
ремеслам. В тюркском мире таким ремеслом считалось к у з ­
нечное дело, с древности известное в Саяно-Л.ттае. Мерные 
тюркские каганы, по предположению М. Мори, были тесно 
связаны с шаманамп-кузнецамп 3". В V в. н. «Лппша с 
пятьюстами семействами бежал к жужаньцам п. поселив­
шись по южную сторону Алтайских гор, добывал железо 
для  жужапьцев»31. Самого Ашину, родоначальника тюрков, 
вероятно владевшего кузнечным искусством, считают, кроме 
того, первым шаманом. Соединение потестарны.х и жрече­
ских функций, как отмечает В. II. Дьяконова 32, было обыч­
ным среди ж уж аней , древних тюрков и монгольских племен.

В поздней тюрко-монгольской традиции мы наблюдаем 
«наложение» зтпх же социальных ролей: «правптель-шаман- 
кузиен». В якутской  мифологии, например, известен Кыдай- 
Бахсы  — хтоническое божество, покровитель кузнецов, их 
«первоучитель и праотец». В богатырских сказаниях  у него 
есть постоянный гшптет: «предок кузнецов и царей, ханов». 
У  бурят  «белые» и «черные» кузнецы принадлежали к выс­
шим слоям общества. Их искусство передавалось только по 
наследству. Человек со стороны просто не мог им овладеть. 
К а к  справедливо полагает JI. Л .  Абаева, кузнец, почитав­
шийся в качестве божества, демиурга, в некоторых случаях  
был реальным носителем в л а с т и 33. Недостаток источников 
мешает нам реконструировать основные характеристики ку з­
неца как  особой с о ц и а л ь н о й  р о л и, равной но свое­
му содержанию правители!, шаману, старцу. В X IX  — нача­
ле X X  в. пта позиция в тюрко-монгольском обществе оказа­
л ась  уж е довольно «размытой» и ее отголоски сохранились 
с одной стороны, в русле шаманской традиции, а с другой — 
в профанной, технологической сфере. Х отя окончательное 
пх размежевание все же не произошло.

Первоначальный универсализм власти изж ивался  в тюрк­
ском обществе чрезвычайно долго, и. как можно полагать, 
с закономерными рецидивами. Еще в X IX  в. на Алтае неред­
ко совмещение светских и сакральны х функций. В записях 
н ачала X X  в. А. В. Андрианов упоминал старост, профес­
сионально занимающихся шаманством. Несколько ранее



Гельмерсеи, путешествовавший по Восточному Алтаю, отме­
тил в своих записках, что встреченный им «зайсан вместе с 
тем и есть нам (или шаман)». Он же наблюдал, как  зайсан 
проводил сеанс .мочения со «сжиганием лиственных веток»34.

Представители родовой администрации, считавшие себя 
блюстителями обычаев предков, как  известно, были главны­
ми противниками кроцснии своих подданных. Позднее, в на­
чале XX в., именно родовая знать поддержала распростра­
нение бурхамизма, знаменем которого стала верность 
традиции.

Средневековая история южно-сибирских тюрков и их 
предков — это почти непрерывные войны, набеги, походы, 
конец которым был положен лиш ь к исходу XVI I I  в. Н ачи­
ная с древнетюркской эпохи вооруженный всадник был клю ­
чевой фигурой в расстановке общественных сил. Мы уже упо­
минали о том, что рунические памятники прославляю т 
воинскую доблесть каганов и их сподвижников. В ооружен­
ная борьба с иноземными ханами стала одной из ц ентраль­
ных тем героического эпоса. Наконец, предки-правители за­
частую изображаются I! фольклоре как воины-батыры. Эта 
тема исчерпывающе раскрыта в исследовании I*. С. Л и ­
пец 35, хотя идеология сибирского «рыцарства» до сих пор 
изучена крайне слабо.

В административном устройстве тувинцев долгое время 
сохранялись свидетельства того, что общество понималось 
прежде всего как  войско. Во главе каждого из пяти хошу- 
нов пли знамен стоял чиновник, чей ранг соответствовал ди­
визионному командиру. Каждый хошун, в свою очередь, де­
лился  на несколько сумынов. Вся тувинская  послуж ная  
иерархия воспроизводила монгольские образцы, имела в 
своем распоряжении канцелярию , аппарат принуждения; 
все ее представители носили соответствующие знаки от­
личия 3,1.

II гак, социальная роль «п р а в и т е л ь» в тюркской мп- 
форптуальпой традиции обладала целым рядом сакральны х 
позиций. Глава общества считался воплощением божества, 
в силу этого он был наделен сверхъестественными способ­
ностями: властью над стихиями, тайным знанием. Он — 
представитель народа перед божествами и предками, испол­
нитель жреческих обязанностей. Правитель обладает, по вы­
ражению Л. Е. Куббеля, «властью над совокупной динами­
кой мира и общества»37 и потому олицетворяет гармонию в 
мире. Его внешние и физические данные понимаются к а к  
гарантия общественного благополучия.



Конечно, не все отмеченные выше черты получили п тюрк­
ской традиции равное развитие. .Что понятно: дреииетюрк- 
ск а я  эпоха была временем расцвета иотестарной организа­
ции. Образ идеального правители был насущно необходим 
как  для сплочения разноязыких племен, так и для утвержде- 
ппя политических амбиций. Неизбежное развитие потестар- 
ных структур  требовало их идеологического обоснования. 
При этом особенно активно разрабатывался вопрос о генеа­
ло ги ях  правителей любого уровня, об их связях с п р е д ­
к а м и .

Выражение отношений власти в родственных катего­
риях — глубокая  традиция тюркского о бщ ества38. Па прак­
тике она создавала возможность утверждения личной власти 
it соответствии с ценностными ориентациями общества, его 
представлениями о времени. При отсутствии в бесписьмен­
ной культуре надежных способов членения времени ориента­
ция на генеалогии восполняла пробел. Если каганам было 
под силу возвести свою родословную непосредственно к бо­
жественному Тенгри, то позднее число поколений предков, 
дарую щ их право на власть, сокращалось. С. Шашков писал 
о бурятах: «Память знаменитых умерших людей хранится 
в продолжение одного или двух веков, потом исчезает, и ме­
сто прежних занимают новые покойники»39. Общество как бы 
движется  по временной шкале из прошлого в будущее, и при 
атом «обозримое» (актуальное) прошлое остается неизмен­
ным. По словам М. М. Бахтина, «за погребением н памятни­
ком следует память»40.

При дроблении тюркского общества особую значимость 
обретали люди, наделенные реальными полномочиями в пре­
делах  этносоциального организма. Эти «правители» (зайс.а- 
ны, баш лыки, тойоны, старшины и т. и.) вполне вписыва­
лись в мифоритуальную м о д е  л ь в л а с т  и, сочетающей 
в себе светские и сакральные элементы. II в этнографической 
современности идея получения власти (старшинства) от 
п р е д к о в  вы раж алась  максимально отчетливо. У я к у ­
тов, например, «случайное собрание людей, временно свя­
занных общим занятием или общим положением (промысел, 
путешествие, работа). . .  называлось по имени кого-нибудь, 
более опытного, более богатого и почетного, руководящего 
предприятием»41. Точно так же семья обозначалась но имени 
ее главы. Семьи, происходящие от одного, недавно^ умер­
шего предка, составляли  общность, именуемую i ja  уса  ( ija 
‘мать’, ус  ‘род’). Таксон более высокого порядка ага уса 
был наделен административными и поземельными правами.



Якуты считали всех лиц, принадлежащих к одному ага уса, 
происходящими от общего предка, н само это объединение 
нанималось его именем. 11есколько ага уса (от двух до шести) 
образовывали наслег, члены которого также выводили свое 
происхождение от общего предка. Наконец, наслеги входи­
ли в улусы, по и они считались «потомством одного лица». 
V пер in и it |,| этого генеалогического дрена обнаруживаются 
представлении о предке, общем дли в с е х  якутов.

Такая многоступенчатость и решении вопроса о «предке» 
является, вероятно, наследием T o i i  эпохи, когда вопросы 
организации институтов власти еще непосредственно зави­
сели от родственных отношении между людьми. Явление то­
го же порядка — употребление слова тойон для обозначения 
как реального главы семьи, так и выборного или назначае­
мого начальника 4-.

*
* *

Нели ж изнь человека в раннем и зрелом возрасте не обры­
валась из-за болезни пли несчастного случая , последние го­
ды он проводил в новом статусе. Недавно еще цветущий н 
здоровый, полный честолюбивых замыслов и надежд, он не­
отвратимо становился с т а р и к о м. Появление на свет 
внуков и тем более правнуков однозначно свидетельствова­
ло, что истекает отпущенный ему с р о к .  Приближ алось не­
ведомое, пугающее инобытие, которое все чаще давало знать 
о себе то странным сном, то тяжким недомоганием.

Обретение нового статуса происходило постепенно н 
оформлялось как вещно, так и действенно. У тувинцев лю­
ди, перешагнувшие рубеж пятидесятилетия, коротко стриг­
ли волосы. Женщины снимали наносные украш ения, пере­
давали их дочерям пли младшим родственницам. В одежде, 
поведении постепенно ослабевали признаки половой типи­
зации. Человек начинал «возвращать» обществу знаки соот­
ветствия н о р м е, знаки полноценности, которые он собирал 
всю жизнь, п как бы готовился к тому, чтобы уйти в мир 
11рпродм.

Д л я  каждого отдельного человека старость — просто воз­
раст, но для общества старик — это социальная  роль, хотя 
в действительности, видимо, не каждый мог использовать, 
реализовать все сокрытые в ней потенции. Первое, что обра­
щает на себя внимание,— амбивалентность данной роли. Вы­
тесняемый подрастающими поколениями на «периферию» 
общества, старик выпадает из процессов орудийной деятель­
ности, наделяется чертами неполноценности. «Очищенные»,



т. р. полностью реализовавшие себя и браке, старики м ста­
рухи у тушшцен располагались в юрте н барааии ш)ык ‘прп- 
входовой части ж и л и щ а ',  где хранили шкурки добитых зве­
рей и и холодное время помещали новорожденных верблю­
ж ат  4,i. С другой стороны, стариков повсеместно уважали и 
попаивались: возраст, просветленная муд 1)ость, не отяго­
щенная человеческими страстями, приближает их к иному 
миру, Старик — хранитель жизненного опыта, народных 
знаний и обычаев — как бы переходил в категорию предков.

Близость  стариков к миру предков п духов в тюркской 
традиции осознавалась совершенно отчетливо. Между эти­
ми понятиями в лексике ставится знак приблизительного ра­
венства: обеке (алт. диалект.) 'предок ';  оббгоп ‘старик, м у ж ’ 
(как  указывает  li .  II. Вербицкий, в последнем случае «по­
чтительное название»), ада бббгдлор  ‘предки, отцы п деды '44. 
Вспомним, что дедами, «отцами», «предками» алтайцы име­
новали и духов шаманского пантеона, так что реальный ста­
рик  был лиш ь промежуточным звеном между живыми п 
ушедшими, людьми и духами. Этим определялась его функ­
ция посредника.

В силу понятного «эгоцентризма» общество стремилось 
обернуть в свою пользу все последствия ухода человека в 
иной мир. Старик предок явл ялся  гарантом благополучия 
потомков. Д аж е  черты внешнего облика стариков народная 
традиция пыталась толковать как  свидетельство счастливо­
го или несчатливого будущего их потомков. Но представле­
ниям бурят , например, «если старик до глубокой старости не 
седеет, худо для  его потомства. Тот, у кого волосы па голо­
ве седеют совершенно бело, на старости лет будет жить бед­
но или несчастливо: у кого поседевшие волосы имеют ж ел­
товатый или синеватый отлив, тот в старости будет жить хо­
рошо, а такж е хорошо и счастливо будут жить и его дети»45.

Волосы фигурируют здесь не случайно. Ошг универсаль­
но включаются в к руг  представлений о продоли;птелыгостп 
ж изн и , счастье и доле. В бурятской легенде о великом белом 
шамане Б а р л а к е  говорится, что душа его обучалась у запад­
ных хатов священной науке. О тпуская  душу на землю, к те­
л у ,  небожители дали Б а р л а к у  в переметной суме конские 
волосы и землю. «Волосы означали, что его потомки будут 
богаты ,— пишет М. II .  Х ап г а л о в ,— а земля означала, что 
они будут многочисленны»46. Похоже, что в легенде отразил­
с я  — пусть косвенно — действительный обычай наделения 
детей или младших родственников волосами стариков. Х а ­
касы , например, рассказывали: «Стариков почитали — если 
стар и к  зайдет любой к нам, то мы ему и воды подадим, и па-



кормим, он нас благодарит: срывает седые волосы, дарпт 
нам и гонорит, чтобы мы тоже дожили до седых волос». Эта 
тема варьируется  и в благопожеланиях.

Завершающие земной нуть старики/предки становились 
причастными к плодородию иного, природного .мира. Н е­
способные к реальному воспроизводству, они, вероятно, по­
нимались как носители (или распорядители) некоей сак­
ральной рождающей потенции. 13 критических ситуациях 
общество обращалось к ним за помощью. В старину у унгнн- 
ских бурят бывал так называемый «суд старух».

Кш; сообщает  М. II. Х а н га лоп ,  он « у страи вался  и том сл учае ,  если 
у к а кого -ни будь  б у р я т а  мосле ж ени ть бы  не родятся  дети;  тогда у этого  
бездетного  б у р я т а  собира ли сь  псе с тар у х и  из окрестности  и в а р и л и  
саламат .  С варив  салам ат ,  к л а л и  его п ч а ш к и  и став или  в о к руг  очага  
г огнем,  бездетного  б у р я т а  с а ж а л и  о к о л о  очага  и м асло  с салам ата  
и ч а с п .  сам ого  салам ата  к лали  п огонь очага.  После  этого  саман стар ­
ш а я  с т а р у х а  сн и м ал а  с себя штаны и б и л а  бездетного б у р я т а ,  п р и го ­
вари вая :  «Спи со своей ж е н о й . . .  чтоб роди лись  дети! Д о к у д а  будеш ь 
бездетным':’» .Чатем и все остальн ы е  п рисутствую щ ие  стар у х и  бью т его 
к а ж д а я  своими ш ган ам и  п п ри гов ари ваю т  те ж е  слова .  Потом все 
с тар у х и  едят  сва рен н ы й  саламат .  Н а  этом суде  по о б ряду  долж ны  
у частвовать  семь с тарух .  М олодые ж е н щ и н ы ,  девицы и муж чи н ы  не 
участвуют»17.

Показательно, что в данном обряде бездетному мужчине 
помогают семь старух (ср.: «семь чистых девиц», помогаю­
щих алтайскому шаману во время камлания в верхний мир). 
В обоих случаях  привлекаются ритуально «чистые» люди.

Перенесение па старика функций п р е д к а  во многом 
предопределило своеобразие данной социальной роли. Чело­
век, медленно уходящий от сородичей, окружен их любовью 
и почитанием. В этнографической литературе сохранились 
прекрасные свидетельства почтительного отношения к стар­
цам. «Мне приходилось видеть,— писал II. Островских еще 
в X IX  в . ,— как съезж ались на предстоящий свадебный пир 
в улус жениха гости, прибывшие зачастую из весьма отда­
ленных местностей...  Гости входили в юрту с лагуш камн 
арак и ;  поставивши их па земляной пол юрты, они прежде 
всего н аправлялись приветствовать прибывшего из ближне­
го улуса Юл-летнего старца, а затем и прочих присутствую­
щих по старшинству. Старик, служивший на своем веку не­
сколько раз но разным выборам и бывший родоначальником 
(теперь упразднены), сидел по восточному на белом войлоке 
с левой стороны юрты на широкой скамье. С особенной по­
чтительностью относились к нему молодые женщины: при­
близившись, они кланялись  ему в пояс и целовали его в обе 
щеки, а он их в лоб, затем к аж д ая  подносила ему чащечку



собственной аракп»48. О том же сообщает И. Л. Худяков: 
«Старики у здешних якутов пользуются большим почетом; 
самое название , ,старен,".. . почетно. Словами „дедуш ка" 
и „ б а б у ш к а "  якуты называют почти каждого бога, каждую 
гору, реку, даже большое поле. Дьяволов также посто­
янно чествуют ;>тнм почетным лнитето.ч. Если жена хо­
чет уваж ить му,ка, то называет его стариком, хоти бы 
он был молод»4". Уважение к старости по сей день 
остается одной из доминант культуры южно-сибирских 
тюрков.

Очевидно, что смысл понятия «старик» не сводился к 
«старому человеку», а значил с т а р ш и й, п е р в ы й. 
У древних славян ,  как пишет В. И . Колесов, «когда старый 
обозначался словом “ ветхий", кореш, стар-, как пп странно, 
означал человека, имеющего силу, крепкого, большого. 
. .С тар ы й "— :>то старший в роде, гот, который в случае на­
добности становится первым. Весь древнерусский период 
проходит иод знаком благоговейного уважения к старому, 
старшему по положению и по возрасту. Согласно летописи, 
в Древней I’ycii старцы говорили от лица племени, в городе 
такж е обычно выступали вперед ,,старцы градстии". Воз­
растная п социальная  характеристики лица при этом пол­
ностью совпадали»50.

Но если впоследствии, с укреплением государственности* 
статус старика па 1’усп был в значительной степени пере­
осмыслен, то в Южной Сибири дело обстояло несколько ина­
че. При отсутствии стабильных п высокоразвитых потеетар- 
ных институтов власть зачастую вручали именно старикам. 
Р еархаи зац ия  общественных институтов после крушения 
древнетюркскнх государств только способствовала зтому. 
Отсюда — неизбежное наложение таких социальных ролей, 
как  «правитель» и «старик». Можно, видимо говорить о том, 
что специализация старика в той или иной сфере общест­
венной жизни происходила отчасти ситуативно. Он играл 
роль своеобразного резерва, замещая вакантные места в не­
окрепшей номенклатурной системе. Вместе с тем тю ркская  
традиция свидетельствует, что в далеком прошлом власть 
старика не сводилась лиш ь ко «временному исполнению обя­
занностей». Есть области, где его прерогативы обозначились 
давно н прочно. Это прежде всего юридическая сфера. У те- 
ленгнтов, например, н аряду  с узаконенными формами судо­
производства в X IX  в. бытовали аильные суды стариков. Там 
разбирались мелкие споры и ссоры; решению такого суда 
люди подчинялись добровольно. Старики двух родов, съе­
хавшись вместе, решали вопросы о заключении брачного-



союза: н их присутствии у тюрко-монгольских племен Сиби- 
|)н 11 рощ*ходи- 1 раздел имущества и скота 51.

О совпадении и прошлом po.'ieii старика п правителя («ли 
об их нерасчлененпостп) свидетельствует множество фактов. 
Старики возглавляли охотничьи артели у шорце». При этом 
н \  называли //.//у,- кнлси ‘большой, великпн человек' или 
у/.г//.> наш ‘большая голова'.  JI. II. Потапов описал случай, 
когда но i.iaiie артели стоял старик нз рода кызыл-гая. Он 
делил поровну добычу между охотниками и сам получал рав­
ный пай 5'2. (Основа наш (баш)  ‘ голова’ входит в обозначение 
родового правителя у шорцев, например — паштык,  башлык).  
Как сообщает II. II. Дыренкова, некогда должность пашты- 
ка была выборной и памггыка выбирали, «руководствуясь 
его личными качествами: умом, .тонкостью в звероловном 
промысле, опытом, красноречием п т. и.»53 Выбирали наи­
более опытного и уважаемого сородича, и, можно предполо­
жить, таковым нередко оказывался старик. В Южной Шо­
рни, где расселение долгое время оставалось родовым, 
с т а ]) in и й в роде становился с т а р ш и м и в улусе 54.

Говоря о социальных ролях в традиционных обществах, 
1!. Тзрпер отмечает, что «невозможно паптн пожилого чело­
века, который бы не был „экспертом" н области тайных зна­
ний нескольких культов»’’5. Сказанное в полной мере отно­
сится и к Южной Сибири, где в статусе старика неразрывно 
переплеталось профанное и сакральное. По материалам, 
собранным у хакасов, в прежние времена охотничьи артели 
обязательно включали стариков, которые, по выражению 
информатора, ничего не делали, а только кормили духов. 
В с. Трошкино Х акасской  АО был записан рассказ о празд­
нике, который устраивали, убив первого в сезоне соболя:

. . .Я  п ервого  с ополи убпл.  Я его п ряч у ,  ником у не мок.иы паю, 
молча  п р о х о ж у  и о а л а г а н  и саж у с ь .  Потом и кидаю соболя  черг.|  огонь 
старш ем у ,  он  лонпт и говорит: «Шахсы иортанул»  (Х орош о  <*фарта- 
нул*>), оп ять  ко мне бросает,  и о п ят ь  ему бросаю п гопорю, что не умею 
обдирать ,  чтобы он сам ободрал.  О н  ш к у р к у  снимает,  а мясо я вы суш у 
и буду  у себя храни ть .

Ритуальные функции старейшины артели, преимущест­
венное право на зверя ( п е р в о г о  зверя) сближают его с 
мифическим хозяином тайги и зверей (Цаган Убугуиом мон­
гольских и калмыцких легенд). Ш аманская традиция бурят 
представляет хозяина тайги старцем, который ездит на ло­
шади нлп олене, владеет несметными сокровищами и одари­
вает понравившихся ему охотников 56.

Во всех праздниках  и ритуалах , за исключением шаман­
ского кам лания ,  старики были главными действующими л и ­



цами. У алтайцев, например, «молодежный вечер» по время 
свадебных торжеств считается новацией. Говорят, что рань­
т е  на свадебном пиру присутствовали т о л ь к о  старики. 
Это подтверждается и песней, что пелась на свадьбе:

Я сн а я  зари  осветились (появилась) ,
11 петля голова  кобылы сварилась .
К о гд а  сварится  осман голова,
С тавится  белый стол.
Собирай  старш п * и почетных!

Па толеутской свадьбе старики исполняли сложный, тща­
тельно разработанный ритуал. П.ч их числа к чтению молитв 
привлекались «знающие люди», которых называли алгышчы 
‘произносящий благословение (алгыс)’. Они читали молитвы 
матерн-огнто, кропили мясным бульоном священные дерев- 
да и т. д .57

В родильной обрядности престарелым людям часто при­
надлежит право имянаречения. В эпосе имя, а часто и коня 
дарит богатырю божество, имеющее облик старика. Иногда 
в его образе герой встречается с хозяином всего Алтая:

В породи белоголовы й,  бе .11  обо роды й,
Сплит один старик .
Паи наше звание?  (букв.:  «имя н путь»)

(сп раш и вает  герой].
/I есть Ллтай-су.че на бело-сером к о н е ,—
С к а за л  тот с тар и к  5К.

Старики распоряж ались и во время проведения погре­
бальной церемонии. Во всех случаях они выступали как но­
сители опыта п особого з н а н и я 6В.

Особенно тесно старики были связаны с домашними свя­
тынями п обрядами. В Усть-Капском районе Горно-Алтай­
ской АО нам довелось услышать такие слова о пожилом че­
ловеке, ревниво следившем за соблюденном старых обычаев: 
«Это наш домашний шаман». Конечно, следует учитывать 
естественное с у ж  е н и е круга  ритуальных обязанностей 
стариков: немощь п болезни все более ограничивают пх пре­
делами дома. К ак  правило, старик выступал хранителем 
очага. П а Алтае при переходе в новое жилище именно с т а р- 
га п н переносил па деревянной лопатке головню пли угли, 
читая  прп этом молитву, обращенную к матери-огню 60. 
Можно вспомнить о такой специфически «старушечьей» сфе­
ре обрядовой деятельности, как  уход за эмегендерами (букв.: 
‘с т а р у х ам и ')— домашними фетпшамп-охрапптелямп. Ста­
рые женщины пли старики согласно хакасской традиции 
«кормили» тёсей (которых обычно делали шаманы)1*1. Тёсп, 
эмегендеры и аналогичные нм изображ ения  можно рассмат-



ривамь кап овеществленный нро.мепнбй вектор, уводящий к 
-«прежним отцам», духам н в конечном итоге — иервоиред- 
кам. Родсгнети,к1 отношения с миром духов понимались 
как  связи со своими к р о в н ы м и предками. Ж ивые же 
предки. — старики — состояли с. ними в отношениях пре­
емственности .

Существуют рамные мнения о соотношении старика и ш а­
мана в культовой практике. Рассмотрим :>тот вопрос на при­
мере древнего обряда — коллективного моления, которое 
устраивалось на почитаемых горах, у священных деревьев, 
па берегу озера. Обряды, обращенные в верхний мир, по 
мнению ряда исследователей, были в древности родовыми и 
проходили бел участия шамана Одно и.) любопытных опи­
сании такого рода церемонии (тигыр таих)  оставил 
К. К. Яковлев. Он отметил, что хакасы приносили в жертву 
небу белых холощеных барашков с черными щеками. Когда 
жертвенное мясо готово, «уважаемый всеми старик, знаю­
щий обычаи с.тарнны и слова жертвенной молитвы, воору­
жается тут же сделанной берестяной ложкой (тос сам.гак) 
и, черпая ею из берестяного, тоже сделанного на месте пло­
ского блюда, вроде противня, по очереди кумыс с творогом, 
молоко, айран, суп с жировыми частями плещет сначала не­
бу, потом березе и при :>том ходит со всеми присутствующими 
посолонь кругом берез г, чтением особой молитвы...  Т ор­
жество заканчивается обильной трапезой из мяса заколо­
тых барашков и арагп. Нее несм.едеппое н невыпитое бро­
сается в огонь так же, как  и кости. .')то моление ..небу и сол­
ны ш ку" считается находящимся в н е  с ф е р  ы з л ы х 
д у х о в, а потому шамана для  совершения тигыр таиха 
совершенно не требуется; но уверению инородцев, шаман, 
очутившийся в этот день иа тапхе, а тем более взявш ийся за 
совершение моления, безумеет и надает в корчах»*3. (Р аз­
рядка н а ш а .— Авт.).

Последнее замечание интересно сопоставить с извест­
ными в Саяно-Алтае мифами о получении первым шаманом 
своего дара от владыки н и ж  п е г о  мира, что, будто бы, 
и обусловило неприязнь к нему со стороны светлого божест­
ва ( - неба). Далее  Е. К. Яковлев сообщает, что для  горного 
жертвоприношения (таг т а и х ) присутствие тпамана было 
уж е необходимо, так  как  на этом ритуале обращались к ду­
хам гор, земли, воды. По сведениям II. II. Дыренковой, 
у  шорцев родовые моления хозяевам гор и рек (шачиг)  мог 
проводить кто-либо «из старейших членов рода, старик, хо­
рошо знающий ритуал», а участие шамана вовсе не было 
обязательным 04. Шаман требовался лишь тогда, когда мо­



л и т в а  адресовалась н м стп м  небесным и подземным духам. 
Х акасск и е  полевые материалы, собранные в начале 70-х п  ., 
рисуют такую картину:

(Сооирцлпсь)  на ropi'  ночлс реки Mi'pm.iii Ihnc. Hot' ( 'попрутся, 
о д н у  о ве чк у  п риведут ,  з аколю т ,  с в а р я т  в болыпом котле.  Голову 
и н оги . . .  в Пюс бросали .  Чтобы скот водился,  скота п адеж а  (чтобы) 
не о 1 ,1 , ю . .. О в е ч к а  Пыла сам ка ,  о б яза те ль н о  Гнмая. вся бечая .  Д е т а л и  
т а н г  через  три  года. Р а н ь ш е  говорили,  что через к аж д ы е  три года скот  
п у г а ет с я ,  без ума беж ит .  Т огда  стари ки  считаю! (время) , оказы вается ,  
у ж о  три года п рош л о . . .  (11а молеппи) одни старик1 командует.  ш амай  
он.  Н а  этой  го|»е растут  березы, народ нм к ч ан яется .  ( ’ердце, нечепку 
в а р я т ,  а бр ю ш и н у  имеете* с KovKcii в воду бросают.  ( ’начала  мешают 
з и а лам а  (цветны е ленты) ,  а потом дер ,кат  корки це с сердцем и печен­
кой .  К ронь  от б а р а н а  б р ы з га ю т  сразу .  О б р а щ а е т с я  к тагези  и сугезн .  
к  небу у  нас- не о б р а щ а л и с ь . . .  С,гарик д е р ж а т  теисе (блюдо пли ко р ы т­
це)  н к л а н я л с я .  Т о л ь к о  когда  за к о т ю т  ба р а н а ,  отломят  метку березки ,  
п р и в я ж у т  ш а л ам а  к iieii и п р и к р е п я т  к березке ,  кровь  б р ы з гаю т  на бе­
р езк у .  Потом, когда  с в а р я т  мясо, к ч ан яю тся  з ю н  б ерезке  и п росят  

'б ла го п о л у ч и я  д ля  семей и скота.  Голову совсем отрезали ,  ноги тож е  
■совсем отрезали ,  с к л а д ы в а л и  в ш к у р у  и (:>то все) бросал  в IIюс с п е ­
ц и а л ь н ы й  с т а р и к  {Л. Е.  К у р б н ж е к о в а ,  с. Устинкнно).

Следует сказать , что в Хакасии  пожилые люди хорошо 
помнят все, касающееся общественных жертвоприношений. 
Это «открытая» информация, которой охотно делятся, что 
косвенно подтверждает значимость таких ритуалов в преж ­
ние времена и их «светский» характер. Последние моления, 
по словам собеседников, устраивались еще в конце Ж)-х гг. 
Место их проведения и поныне помнят в каждом селении. 
И  все же постоянно встречаются разночтения. Одни утверж­
даю т, что жертвоприношением руководит старик, другие го­
ворят: «у нас командовал шаман», третьи не различают ста­
рика  и шамана. Может быть, это — свидетельство размыва­
н и я  мпфоритуальной сферы, когда подобная замена не ка ­
ж ется  существенной носителям традиции? Правда, сам 
строй общественного моления как  будто не требует от его 
руководителя  проявления сугубо «шаманских» качеств: 
здесь нужен человек, з н а ю щ и  й обрядовые тексты и по­
рядок действий. Наконец, есть свидетельства и того, что в 
обряде участвовало н е с к о л ь к о  стариков, видимо, ато 
бы ли  старейшины рода пли селений.

Б о л ь ш а я  часть известных нам материалов убеждает в не­
обязательности участия шамана в тайге. Правда, не совсем 
понятна  степень этой «необязательности»: могли ли люди 
просто обойтись без «профессионала» или его присутствие 
было нежелательным? Возможно, некогда шаман просто не 
вписывался  в структуру  общественных молений. Это был 
родовой ритуал,  я  проводило его лицо, возглавлявшее родо­



вой коллрктнн. Иногда информаторы прямо указывают: таиг 
проводил «старый п богатый». Впрочем, отрывочность и про­
тиворечивость сведений не позволяют сделать однозначный 
вывод. Сущностная г вязь с родом таких фигур, как старик и 
шаман не высыпает сомнения. Думается, есть основания счи­
тан ,  .моление небу (а также горам и земле-воде) праздником 
родовым. .Может быть, обращение старика к небу, а ш ама­
на — к земле суть свидетельства существовавшего когда-то 
своеобразного «разделения труда», что сродни известному 
у ряда сибирских пародов делению жрецов на «белых» п 
«черных» шаманов.

Не исключено, что спектр социальной роли «старик» в 
древности был шире и разнообразнее, чем «шаман». И р а ­
зумеется. в ней преобладало собственно с. о ц и а л ь и о е, 
орпентированное па повседневные, сиюминутные заботы и 
проблемы сородичей. 11о даже в поздних этнографических 
материалах мы видим, что деятельность старика содержит —■ 
пусть в неявном, «свернутом» виде — элементы таких  ролей, 
как «правитель», «сказитель», «шаман». В зависимости от 
«яв.теппоетп» этих последних диапазон старика .может то 
суж аться ,  то расширяться, модифицироваться.

Вместе с тем в статусе старика есть нечто такое, что за­
кономерно отличает его от шамана, правителя и сказителя .  
Общество ощущает настоятельную потребность в самостоя­
тельном существовании именно з т о й социальной роли. 
Может быть, специфика ее в том, что старик является  храни­
телем не только сакрального, но прежде всего рационально­
го общественно значимого о п и т а  коллектива? В старике 
воплощается «архетип духа значения, скрытого за хаосом 
жизни»05. А определяющим моментом в формировании дан­
ной роли служит возраст человека, следовательно, «пара­
метры» ее заданы самой ж пзнмо. Уже отсюда явствует ее 
древность, если не нзначальиость. Трудно поэтому согла­
ситься с утверждением К. Г. Юнга, что архетипнческнй 
образ мудрого старца восходит «по прямой линии к образу 
шамана в первобытном обществе»'"'. К ак  таковой, старик  
с т а р  ш е любого шамана.

Любопытно в этой связи отметить, что в бурятском ш а­
манизме допускалось существование «случайных» шаманов. 
Ими становились люди малоспособные, сделавшиеся заклина­
телями уж е в пожилом возрасте. Такими людьми, как  писал 
В. М. Михайловский, «но их невежеству руководят назна­
ченные с этой целью, знающие обряды н молитвы с т а р и -  
к и»67. (Р азрядка  п а ш а .— Авт.).  Обратных же примеров 
южио-сибпрская этнография не знает. Волее того, ш аман



■мог быть разж алопап  it лишен своего «дара». Н апример, 
и Х акасии  «злонредного» шамана могли судить ого сородн- 
чи. На лбу шамана кремнем чертили крест, а самого его «про­
девали» скиозь железный обруч и тем самым нейтрализовы- 
иалп силу  ж реца (сообщение I!. Я. Путапаеин).

Наиболее архаичные персонажи героического апоса и 
ф ольклора  предстают м образе старика и старухи. .’)то и ду ­
хи родовой тайгп. и хтопнческие сущестна, связанные с. 
плодоносящей сплои земли, таинственная старуха Шпмнл- 
тен  с модным клювом, старпкп-родпте.iи и, наконец — сам 
■Эрлпк, «черный старец» и «бо.тыиеухая старуха» Мать-.Чем- 
л я .  1! архаичном эпосе, за редким исключением, действуют 
только  шаманки (ка.м-.>мегеп ‘шамапка-сгаруха '»),  а не шама­
ны 118. Трудно сказать , отражены ли и эпосе реалии жизни 
древнего общества. Вопрос о гипотетическом преобладании 
в обрядовой жнзни древних я; е н с к о г о начала — один 
пз «вечных» в этнографии.

Населенность архаичной эпики именно женскими персо­
наж ам и  (старухами) отрицать трудно. 15 некотором смысле 
фигура эпической старухи равновелика архетипу «мудрый 
старец». По данным этнографии, специализация пожилых 
ж енщ ин в сфере знаковой деятельности была весьма разно­
образной. Сакрально окрашена профессия повитухи, га­
дал к и ,  зн ахарки  и т. и. Наконец, вспомним п о том, что 
в наши дни именно пожилые женщины хранят  к своей памя­
ти реалии старой народной культуры. Таким образом, в тра­
диционном обществе социальная  роль старика существова­
л а  как  бы в двух редакциях.

Т р у д н ая  и быстротечная ж изнь па склоне дней давала 
каж дом у  человеку шанс обрести возвышенный облик с т а р ­
ш е г о .  К ак  эстафета эта роль передавалась от предков по­
томкам. В бесписьменном, патриархальном общество ее 
ак т у ал и зац и я  была жизненной необходимостью: тем самым 
укреплялось  чувство единства рода во временной перспекти­
в е  II укоренялось осознание неслучайности своего сущест­
вования.

*
* *

Говоря  о правителе н старике, мы всякий раз убеждаем­
ся ,  что при постоянстве основных положении пх социаль­
ные позиции изменчивы, подвижны и часто пересекаются с 
деятельностью шамана. В предшествующих главах  исследо­
вани я  ш аман постоянно был в поле нашего зрения. Н е по-



пторяя сказанного ранее, остановимся на основпых х а рак ­
теристиках этой социальной роли.

С- самого начала этнографического изучения Сибири вни­
мание исследователей и сторонних наблюдателей приковыва­
лось прежде всего к «экзотическим» явлениям культуры. 
И Северной Азии таковым был шаманизм и неудивительно, 
что фигура шамана часто заслоняла собой все остальные. 
Порой этот подход сохраняется и поныне, хотя стоит при­
знать, что «одинокий лидер» плохо согласуется с самим 
строем традиционного мироощущения, ориентированного на 
т и п и ч н о е. С накоплением информации встает проблема 
соотношения шамана и других сакральны х лиц, далекая ,  
впрочем, от разрешения "9. Один нз возможных путей про­
движения вперед в этой области намечен Е. С. Новик, кото­
рая совершенно справедливо считает, что «вопрос о выделе­
нии в коллективе особого лица, предназначенного для  по­
средничества между людьми и духами, должен.. .  быть пере­
веден в социальный план: речь идет о с о ц и а л ь н о й  
р о л и и способах ее выполнения»70. (Р азрядка  н аш а .— 
Авт.). Продолжая эту мысль, добавим, что социальная  роль 
«шаман» должна обрести свое место в общей системе социаль­
ных ролей традиционного общества, включающей на равных 
основаниях как «светских», так и «духовных» лиц. Это 
позволит увидеть точки пересечения сакрального н профан- 
ного, их «удельный вес» в каждой роли и всю условность про­
тивопоставления этих сфер.

При явной нерасчленепностн орудийной и знаковой дея­
тельности любая социальная  роль имеет свои мифо-ритуаль- 
ный сценарий, имеющий немаловажное значение в ее вос­
приятии обществом. Д ругими словами, мы сможем более 
уверенно судить, что в статусе шамана имеет характер о б -  
щ е г о для  данной традиции, а что — о с о б е н н о г о .  
При этом речь должна идти не о нарочитом «развенчании» 
шамана, умышленном принижения его роли, а о том, чтобы 
выстроип, ряд соположепных социальных ролей, в котором 
шаман будет одним из многих, пусть даже — первым, но 
среди равных. Впрочем, эго задача последующих исследова­
ний. Здесь наша цель много скромнее: обозначить некоторые 
аспекты роли «шаман», роднящие ее с другими ролями, 
и отметить явные расхождения.

Свое особое положение в обществе шаман обосновывал 
точно так  же, как  правители и стар и ки ,— указанием на 
связь  с предками, апелляцией к миру духов-покровителей, 
которые передали ему свой дар. П раво на власть над людь­
ми, духами и словом существовало к ак  бы отдельно от чело­



века , оно наследовалось как  вполне материальная вещь, 
н каждое новое поколение правителей, шаманов оказыва­
лось всего лиш ь х р а н и т е л я м и дара, его временными 
пользователями.

Ш аманские родословные — важнейший идеологический 
инструмент обоснования жреческого статуса. По выражению 
ф ранцузского  исследователя Л. Мопыо. «генеалогии суть 
только  имиджи реальности». «Проще говоря ,— продолжает 
J I .  Е . К уб б ель ,— любые уже возникшие генеалогии оказы­
ваются объектом систематической манипуляции, призван­
ной служ ить ,  п свою очередь, вполне определенным 
целям»71.

В алтайских и хакасских родословных отчетливо заметно 
стремление шаманов не просто «укорениться» в своей тради­
ции, но возвести генеалогию к предку — прародителю рода 
(который является  фигурой, изоморфной божеству). 
Е .  М. Кызласов из рода таг харга говорил, что прародите­
л ем  его рода был некто П ур, сын которого Стук «был шама­
ном. От Стука родился Х м зм нях . От Хызыннка родились 
два  сына. Старший из них не был шаманом. Л младший — 
Х ы зы лас — был шаманом. От Хызыласа родился единствен­
ный сын Т о рях .  От Т оряха  — П аятай. От П аятая  родился 
Очи, от Очи — Мамай. Я , Егор, родился от Мамая и стал 
шаманом»72.

В стремлении шамана возвести свою родословную к пер­
вопредку вряд  ли можно видеть претензию на «узурпацию» 
власти в роде. Т акой  же интерес к своим истокам проявляли  
все «отмеченные»: кузнецы, старейшины, родовые правители 
п  т. д. Шаман в силу близости к миру и и о г о должен был 
утвердить истинность своего дара отсылками к временам 
изначальны м, где граница между реальными предками и ду­
хами неразличима или, во всяком случае, неактуальна. К а р ­
тина мира, созданная общественным сознанием, оставляла 
ш ам ан у  большую свободу действия: он мог ограничиться 
перечислением пяти — семи поколений, а мог углубиться 
п в мифическое прошлое.

Прежде у бурят  существовали общественные жертвопрп- 
пошения знаменитым шаманам древности. В молитве, обра­
щенной к жившему в начале X V II I  в. шаману Б ар л а к у ,  его 
младший коллега  провозглашал: «Я — шаман — призываю 
не по быстроте ума, а по силе родовой линпи. Б ар л а к ,  сын 
Х огн уя! От своего имени попроси Зрлена ,  восполни недо­
статки  жертвы!»73. Дальш е он говорил уже от имени с а м о- 
г  о Б а р л а к а  п тем самым отождествлял себя с ним.



Алтаец Манзыр, предрасположенный к шаманстну, iro со- 
л | и > гп п. i пн I п [ I lie л гное,му призванию, обращался к духам так:

О пора моя — бо.ш, 1ной ш аман,
11 рп I л п ш аг м ы й  мной — itt'jiн Knit ш амай.
При сотиорсннн асмли ш. |кроенный,
C c m i j o  п щ а м п  прослап.тягмый,
(> где ' iiia in  n iic  л от м е с я ц а  н  с о л н ц а . . . 7’1

^десь прямо говорится об п з и а ч а л ь н о с т п ш аман­
ского дара, созданного но времена первотворепия. Шаман 
Сапызак обладал такой «сплои», что и благословениях е г о  
и м | > 111 > на.[ п «сыном неба»:

Ча пояс ал гкнуппш лунон н дны й  тонор.
Ты н ан рапп тся  к белой ясности (и небеса).
С,отрясая перьям и  ш ап к и  сноей,
'Гм н апраннлся  к третьей  ясности  (небу).
11 р е д гп ш л я лс я  У.тьгспь-бшо,
1»ыл на:шан сыном неба.

Как пишет Л. li. Лпохнн, «алтайцы очень любили его- 
камлание п часто обессилевшего от старости приносили на 
шкуре быка в своп аилы»75.

Шаман —«сын неба»— вполне сопоставим по знатности 
происхождении с «пеборожденпым» каганом древнетюркской 
:шохи. Институт «небесных шаманов» существовал у алар-  
ских бурят н южных тувинцев. 15 последнем случае, по све­
дениям В. II. Дьяконовой, такие шаманы ( тэнгри бво)  при­
числились к социальной верхушке и «оказывали влияние па 
общественно-политические дела». Исследователь пишет: «Ка­
тегория небесных шаманов у южных тувинцев, несомненно, 
свидетельствует об особой социальной и политической роли 
отпх шамапов в среде кочевников и скотоводов. Д о к а за ­
тельством зтого служат исторические сведения о шаманстве 
у средневековых монголов. Напомним, что «Сокровенное 
сказание» и летопись 1’апшдадднна сообщают о знаменитом 
монгольском шамане, который утвердил в звании обще- 
монгольскою  хапа Темучпна, избранного курултаем, дав 
ему имя Чнш исхаи. Птот шаман, по данным упомянутых 
источников, обладал сверхъестественной силой и подни­
мался на небо на белом коне»'1’.

Отметим, что шаман, наделяющий именем,— фигура, рав­
новеликая зпнчоскому старпку-предку п реальному старцу, 
обладавшему таким правом у южно-сибирских тюрков. Со­
впадение функций здесь вполне закономерно, так как  опре­
деляется общей стратегией поведения указанных лиц. К ак  
подчеркивает 1>. II. Топоров, «сама деятельность ж реца, ш а­
мана, по:>та... осознается как о с  в о е н  н е  мира словом: 
через имянаречение элементы мира вызываются из небытия



к бытию, нз Х аоса в Космос п усиапнаются коллективом»77.
Близость  к правителю обусловила участнр шаманов и 

важ нейш их событиях общественной жизни. Онн принимали 
участие н военных походах, как говорит бурятские леген­
д ы , — даж е возглавляли  боевые дружины н сами шлупали в 
с р а ж е н и я .  «Воспоминанием» о воинственных временач, как 
это показал С. В. Иванов, являются многочисленные метал­
лические  подвески и детали оформлении имитирующие до­
спехи, миниатюрные изображения оруж ия  на костюме ша­
мана 78. Естественно, шаманы не могли «обойти вниманием» 
п кузнечное дело, теснейшим образом связанное с военным 
искусством. В шорском предании о старшем шамане Ак-гая 
(Б ел ая  скала) говорится, что он «ковал железо одними свои­
ми руками, употребляя пальцы вместо щннцов, а кулак 
вместо молота»711. Контаминация шаманства и кузнечества в 
народном сознании отразилась в якутской пословице: «Куз­
нец и шаман — нз одного гнезда»1"’. Обе профессии связаны в 
мифологии сибирских тюрков довольно теспо. Их «биогра­
фии» уводят нас в ипжинй мир, к всполохам подземной к у з ­
ницы, где орудует первый кузнец — Прлнк.

Связанный с миром предков, шаман (как правитель и ста­
рик) мог воздействовать на природные стихни. Хорошо 
известно, что :>то ремесло было широко распространено в 
тюркском мире. Были специалисты, которые с помощью 
кам ня  яда  (джада)  вызывали дожди или засуху. Однако ша­
ман и здесь стоял выше многих: его вмешательство в мир 
природы было чревато вселенскими катаклизмами. По пред­

ст ав л ен и ям  хакасов, как  только шаман сделает три удара 
колотуш кой по бубну, «небо и земля соединяются и начи­
нается страш ная буря , гром, молния и падает град»"1. При­
мечательно, что н ныне за некоторыми лицами признается 

■способность воздействия «на погоду». Но за неимением ша­
манов она приписывается, например, сказителям (на Алтае).

В ся  ж изнь  п деятельность шамана служ ила выполнению 
определенного социального заказа .  Думается, что и станов­
ление его в атом качестве происходило пе только в резуль­
тате «призвания» духами, осознаваемого индивидом, но и 
в силу  о б щ е с т в е  и н о г о принуждения. Положении 
о том. что шаман является  представителем коллектива с.оро- 
дичен в мире духов, трактовалось архаичным сознанием 
конкретно н убедительно. Вероятно, психологическая атмо­
сфера в обществе, умноженная на наследственные качества 
индивида, почти не оставляла последнему свободы выбора.

.')та социальная  роль многолика п принципиально не- 
. завершена: здесь всегда есть возможности дл я  топких гр а ­



даций н переходных состояний, филиаций и иерархий. Сам 
шаман обрекал себя на дерзость быть божеством среди людей 
и человеком н мире духом. Но каждый раз я вл я лся  обществу 
таким, каким его хотели видеть 82. Его ролевой спектр опре­
деляется многообразием ситуаций, складывающихся в ро­
довом коллективе или общине. К ак  носитель совокупной 
социальной роли, шаман обнаруживается лиш ь в конкрет­
ных, частных проявлениях, на фоне широкого «шлейфа» со­
путствующих лиц  — всевозможных гадателей, лекарей  и т. д.

Р О Ж Д Е Н Н Ы Е  Д В А Ж Д Ы

Социальная роль в традиционном обществе не осознается 
как профессия пли должность (в полной мере). Скорее она 
воспринимается как  призвание, особенно если ота роль свя­
зана с особым з и а н и е м в ремесленной или  сакральной  
области. Обретение укстранормального статуса обставляется 
так же, как  и любой и е р е х о д н ы и обряд: возрастная  
инициация, свадьба и т. д. н предполагают несколько фаз — 
«выпадение» из обыденного существования, пребывание в 
«пустыне бесстатусного» (по выражению В. Тэрнера) и, на­
конец, становление в новом качестве 83. К ак  правило, обряд 
перехода инсценировал смерть-рожденне, что вполне соот­
ветствовало строго архаичного мироощущения, стремящего­
ся не допустить конечности н безысходности какого-либо 
состояния. Естественно, краски  ритуалов перехода макси­
мально сгущаются, когда речь идет об оформлении статуса 
сакральных лиц. Люди, отмеченные печатью «инаковостн», 
должны были «родиться» в своей ж изни еще раз — уж е пра­
вителем, шаманом, сказителем...

К ак  известно, одним из элементов церемонии избрания  
правителя  (у древних тюрков, позднее — у монголов и бу­
рят) было поднимание его на войлоке. Т ак ,  поднимая, возно­
сят к небу любую ж е р т в у. Сначала кандидата на престол 
закатывали в войлок или стягивали ему горло, чтобы потом, 
когда тот будет находиться в полубессознательном состоя­
нии. спросить — сколько лет продлится его правление? Б у ­
дущего хана обносили на войлоке по кругу ,  по ходу солнца. 
По преданиям северных бурят, при посвящении шамана в 
высшую категорию его тоже поднимали на войлоке и обно­
сили по кругу. В. II. Д ьякон ова  справедливо усматривает в 
этом обряде следы былой близости шаманов высшего ранга  
к правящей верхушке 84.

Шаманский обряд посвящения, характерны й д л я  б у р я т ­
ской традиции, содержит интереснейшие детали. «В день



совершения обряда посвящения народ собирается к назна­
ченному дл я  этого месту, где садят в землю девять берез по> 
три в ряд и украш аю т их шкурами девяти разных животных. 
Готовящийся сидит на войлоке перед березами; старый ш а­
ман несколько раз поливает ему голову холодным тарасу- 
ном, а товарищи хлещут его по голове ветвями до тех пор, 
пока он не задрожит. Тогда поднимают его на войлоке к бе­
резам и он, уцепившись за ветвп (ср. со ,,вскакиванием на 
березу"  у древне-тюркских правителей.— Авт.), окруж ает  
каждую  березу три раза, потом с криком соскакивает на вой­
лок , который держ ат его товарищи и поют положенный 
гнмн»85. Обращают на себя внимание два момента: нарочи­
тое «принижение» избранника — удушение, битье ветвя­
ми, обливание холодной жидкостью и его акцентированное 
«возвышение». К ак  пишет В. Тэрнер, смешение принижен­
ности ц сакральностп  характерно именно для обрядов пере­
хода. в которых «тот, кто высоко, должен испытать, что зна­
чит находиться внизу»80. Кроме того, физические страдания 
посвящаемого символизируют его в н е н а х о д и м о с т ь, 
т. е. смерть.

Ритуальные моменты в избрании паштыка долго сохраня­
лись у шорцев. Эта церемония имела характерное название 
паштык т у д а р г а  ‘хватать, держать п аш ты ка’— по толкова­
нию Н. П. Дыренковой. Н а родовом собрании кандидат дол­
го п упорно отказывался  от предлагаемой ему чести, назы­
в ая  имена других возможных претендентов. «Если же собра­
ние н астаивало ,— пишет Н . П. Д ы рен к о в а ,— он должен 
был бежать. Все бросались за ним, догоняли. Каждый дол­
жен был ухватиться  за него. Тогда кандидат опять долго 
отказывался. Толпа кричала и не выпускала избранника. 
Тогда избранный, видя, что „все держатся за п аш ты ка" ,  
кл анял ся  и говорил: „ . . .л адн о ,  коли так, то послуж у я за 
народ!"»87 Е сли  в древности каган считался избранником 
Неба, то в поздней традиции выборы носили более демократи­
чный характер .  Интересно при этом поведение народного 
избранника: ритуальное уклонение от предлагаемого поста 
и затем имитация бегства с поимкой. «Держание» паштыка 
в этой ситуации, думается, можно было бы толковать как  его 
п о л у ч е н и е  народом, присвоение себе.

К а к  избрание духами осознавалось в тюркской традиции 
и становление будущего сказителя. И здесь обнаруживаются 
п араллели  с шаманской практикой. В. Е. Майпогашева при­
водит данные о хакасских сказителях, считавших, что они 
во сне или  н аяв у  встречались с «хозяином хая», хай-ээзи. 
Один из певцов в молодости видел сон, будто бы вошел в

эа



г о р у, где сидел человек в белой одежде. Будущ ий скази ­
тель тронул струны ко.муса, лежавшего в пещере, и онн 
зазвучали. 11 роспу вшнсь, то т  человек стал сказителем — 
хайджп н“. Сказитель из Шорни вспоминал, что во сне (в 
традиционном миропонимании равном беспамятству или 
смерти) незнакомый всадник привез его к «кай-уззн». Тот 
оказался  седым старцем, крепким, с, сильным голосом. Что­
бы исправить голос молодого певца, старец «втолкал» ему 
п горло медные струны, потом научил играть, назвал мело­
дии кая ,  предупредил, чтобы сказитель не вздумал сокра­
щать сказания. Па степах ж илищ а этого старца неофит 
увидел комусы всех известных шорских сказителей.

Исполнитель рассказывал A. II. Чудоякону, что его «фа­
милия»— потомственные кайчи. Когда он сам почувство­
вал. что может петь каем, то поехал к отцу. «Он одобрил мое 
пенно, но с грустью сказал: ,,1’апо ты стал кайларпть, мой 
кап перешел к тебе, долго я не проживу*. Вскоре он умер. 
До снх пор укоряю себя за то, что я не знал: если младший 
запоет каем, старший кайчн нз нашего толя (подразделения 
рода .— Авт.) умрет»"9.

В становлении певца обнаруживаются такие черты, как  
наличие духа-покроннтеля, передача дара по наследству, 
переживание состояния, сопоставимого с «болезнью» шамана, 
получение дара во сне-небытпп н т. д. Примечательно, что 
.молодой сказитель не просто наследует талант отц а ,— он 
буквально «забирает» то, что составляло основу его сущест­
вования. Между миром людей н миром духов происходит 
обмен: сказитель отдает свою жизнь, но получает взамен 
волшебный дар, которым н «живет». Рассказывают, что духи 
«принуждали» сказителя  петь, н отказывающийся от при­
звания, как  н шаман, испытывал физические мучения.

Ярче всего идея избранничества н перерождения вопло­
тилась в шаманской традиции. По повторяя хорошо извест­
ных фактов !1", отметим следующее. Смерть п последующее 
рожденно человека в новом качество — центральный нерв 
илсилш пн избранничества. Принуждение со стороны духов, 
получение наследственного дара-бременп, ш аманская  бо- 
лезнг. — так обставлялось обретение нового облика. К у л ь ­
минационной точкой в :>том мпфорнтуальном сценарии 
является  символическое расчленение шамана духами. Ку- 
маиднпцы считали, что дух-покровитель отделяет мясо от 
костей будущего шамана и ищет лишнюю, шаманскую кость, 
которая  присоединяется к таковым же костям его умерших 
ша.манов-иредков !11. Если вспомнить, какие представления 
ассоциировались у саяно-алтайских тюрков с к о с т ь ю 92,



то станонится очевидной цель расчлотюшш, отделения пло­
ти от костей. Д ух и  «ищут» с у т ь человека, средоточие жиз- 
1ш. Только  после рассечения, по мнению кумандипцев. пре­
тендент получал духов-помощников — предком.

Н аиболее архаичные представлении о смерти-воскресс- 
ипн шамана сохранились у якутон. Рассказывали, что буду­
щий шаман подиергается рассечению, удал пишись па смя­
т е н н у ю  гору, где лежит на свежесодрапной бересте (как 
роженица или умерший). Считалось, что мест, этот обряд 
он якобы наблюдает моочию: духи, «защепляя железным 
крючком, разрывают. отделяют мсе сустаны, кости очи­
щают, выскребая мясо и удаляя  соки тела. Оба глаза выни­
мают нз впадин н кладут отдельно. Но окончании всей этой 
операции кости снопа соединяют и сшивают железными нит­
ками.. .  а глазное яблоко (дословно — «моду глаза») кладут 
обратно на место. Только после этого они (бесы) прекращ ают 
его в шамана»93.

Т ак  в результате радикального преобразования всех 
свойств п органом «метхпй» человек обретал качественно но­
вое состояние, превращ аясь в ясновидца п прорицателя. 
Становление через телесные муки и духовное обновление 
сближ ало избранника духом — шамана — с пророками всех 
времен и народом 94.

Акт прорицания-творчества, каковым являлось и кам­
лание, всякий  раз (в идеале) актуалпзпронал состояние 
смерти-преображения. Н ачиная  священнодействие, тофа- 
ларскшй шаман так говорил о себе:

Я .  конечно,  тот самый.
К то ж и в ет  шаманством!
К то  ж и в е т  победами,
:)т о  M oii ш и р о к и й  б у б е н !
И н а с т у п а ю щ у ю  н о ч ь  
Я  п о ш а м а н ю  н у м р у !
П ока  не з а н я л а с ь  з а р я ,
Я б у д у  п о р а ж а т ь  (врагов) н умру!
Н е т  н и ка кой  вощи,
Которую  я не в и ж у  и не знаю!
Я х о ж у  п ш аманю ,
Х о тя  я — болен!
Я ш аманю .
Ставш и перед  хворым!
П ольш е  :)того (дела)
Я не могу с д е ла н ,  нисколько!
Я всегда ш аманю ,
О б х о д я  весь земной ш ар!*
Д а л ь н е е  и блинное расстояние

* В ероятн о ,  н еточный перевод.



И всегда обхож у  п шаманю!
Я нижу всегда
Н ладыи вм ппш о творени я  (звезды)!
Я в и ж у  всегда
Н л ад ы к у  ш,т in него flora (iruGo) !®5

Полепит. и предчувствие смерти («.. .пошаманю и умру») 
отсылают нас к представлениям о смерти-возрождении ша­
мана » период его становления, дополняют тему исключи­
тельности и одновременно — с и р о т с т в а  шамана. В ся ­
кое камлание можно рассматривать как  закономерное вос­
произведение исходной ситуации: смерти-прозрения шама­
на. 15 нормальном состоянии — до и после камлания  — ша­
ман «тот же обыкновенный человек, и так же слеп, как  и 
прочие люди». По словам Ю. М. Лотмана, устанавливается 
содержательная соотнесенность шаманских инициаций с бо­
лее общим мифологическим инвариантом: ж изнь — смерть — 
воскресение/обновление 96.

«Умирая» во время камлания, как  п при посвящении, ш а­
ман собственной жизнью выкупает право приобщения к не­
ведомому. Г. В. Ксенофонтов, собиратель уникальны х ма­
териалов по шаманству, пишет: «Но рассказам, кровь, тело 
(дословно — ,,мясо“ ) шамана разбрасывают в в и д е  
л; е р т в ы по всем бедам п источникам ,,смерти п болез­
ней" и по всем подъемам...  Если при зтом кроплении тело 
шамана не достигло какого-либо места (или духа), насы­
лающего болезнь, то в зто место шаман отправиться не мо­
жет» во время будущего камлания 97. (Р азрядка  н аш а .— 
Авт.) . Расчленяемое тело как  бы проецируется на мифи­
ческий Космос — тем ca.Mi.iM подтверждаются значимость 
жертвы и будущее право шамана на особые отношения с ду­
хами, которым он был пожертвован как  человек. II вряд  ли 
источником подобных представлений могли стать исключи­
тельно внутренние, субъективные переживания шамана. Ве­
роятно, они были инспирированы всем мироощущением об­
щества.

Применительно к шаману предельно заострены в с е  
мировоззренческие категории. В шамане как  будто и пет 
ничего такого, чего нельзя  было бы обнаруж ить у иных 
сакральны х лиц. Однако все этп качества и свойства явлены 
в шамане с в е р х м е р ы  — его способности восприятия 
мира, контакты с предками и духами, ж изнедательные по­
тенции, владение словом и т. д. Возможно, считалось, что 
шаман обладает таким богатством еще и потому, что его «до­
нором» становился в е с ь  р о д .  Я куты, например, гово­
рили, что шаман не является  в мир без человеческого «вы­



купа». Когда происходило становление пеликого шамана, 
из его кровной родни умирали люди по числу его главных 
к о с т е  ц. Таковых насчитывали девять: череп и восемь 
трубчатых (вероятно, основные кости рук и йог)98. «Вбирай 
в себя» ж изнь  сородичей, шаман становился олицетворением 
целого рода. Здесь с помощью семантической цснн «кость — 
основа жизни  — предки — потомки» общественное сознание 
моделировало совершенно особое положенно шамана — га­
ранта общественного благополучия. После смерти-воскресе­
ния он уж е не вполне человек, а, скорее, залож ник рода в 
мире духов " .  Показательно, что при становлении шамана 
«обмен ценностями» требует со стороны люден максимальной 
ставки — человеческой ж изни, единственной, быть может, 
а б с о л ю т н о  й ценности во все времена.

Обмен человеческой жизни па шаманский дар можно рас­
сматривать в ряду иных «диалоговых» отношении сообщест­
ва с миром духов. Шамана же среди прочих «избранных» 
выделяет то обстоятельство, что идея обмена стремится здесь 
к абсолютному воплощению — жертве.

Любой дар получается в о б м е н ,  а само обретение ста­
туса сказителя , шамана, правителя расценивается общест­
вом к ак  реализация  предначертания предков, иного мира. 
Впрочем, отдавая инициативу «предкам», источники, види­
мо, немного «лукавят»: общество всегда и прежде всего стре­
мится к охране с в о и  х интересов и его роль никогда но 
сводится к пассивному ожиданию «вызова» со стороны При­
роды. Становление отмеченных лиц, вероятно, позволяет го­
ворить о совпадении интересов индивида (наследственная 
предрасположенность) и общества (стремление иметь по­
средника, мастера). Формируется своеобразная «экологи­
ческая ниша»: на грани психофизиологического и социаль­
ного опа становится прибежищем и оплотом разного рода 
«шаманствующих» лиц.

Д л я  рядовых членов общества смена социальных позиций 
была обусловлена естественным течением ж изпи, у  разпого 
рода сакральны х лиц  переход в новое качество ф о р с  н- 
р о в а л с я ,  в значительной степени подкреплялся  мифоло­
гией и ритуалом. Эти обряды узаконивали  социальные и фи­
зиологические аномалии, объясняли  их н в в о д и л и  в  общий 
культурны й контекст.

« В И Т И Й С Т В А  Г Р О З Н Ы Й  д а р .)

Говоря о сфере духовного производства традиционного об­
щества, н ельзя  обойти вниманием вопрос о п р и р о д е  
знания. Д л я  архаичного мировоззрения ого сакральпость  и



ц о и и о с т I, несомненны. Тот, кто обладал большой ин­
формацией о миро, тот был и состоянии правильно оцени­
вать прошлое и настоящее, пропю знропать  будущее и, что 
самое важ ное.— «подправлять» ого. Носпрнятпо н переж и­
вание мира происходило при отсутствии строгого разлнче- 
Н1Ш природных н культурных форм, знаков, явлении. При 
атом актуальность воображаемого, пережинаемого субъек­
тивно, сомнению не подвергались. Люди, несомненно, дога­
дывались о значении топ силы, что сокрыта в .мысли, знании, 
интеллекте (даже если сами эти понятия но формулирова­
лись). «Разум шире моря, знание выше гор»,— гласит хакас­
ская  пословица 1"". Судя по тюркской лексике, знание — 
основа всякого ремесла, могущества и таинства (ср.: значе­
ния основы ni.i н ее производных: ni.i  ‘зпать, смыслить, 
уметь, заведовать, отгадывать, понимать"; паш ni.i  ‘рас­
поряж аться ,  управлять , владычествовать'; jypm.  ni.i ‘управ­
л ять  народом'; ni.i in ‘чувствовать, осознать, оп ом н иться ) .  
Р азум  н мысль обозначаются в тюркских язы ках  словами 
ус,  ес и сагыш (ус ‘ум, разум, интеллект, рассудок, мысль, 
смысл, мудрость, благоразумие';  ес ‘память, чувство’; са­
гыш (спгыс, сагыч) ‘душевные способности и нравственные 
качества вообще, ум, мысль, дума, сердце' и т. д .)11".

Утверждая примат разумного начала в человеке, тради­
ционное общество не сводило последнее к целенаправленно­
му познанию. Знание, неотделимое от чувства, понималось 
много шире, оно формировалось в результате восприятия и 
истолкования в с е  и информации, получаемой человеком. 
К ак  утверждал К. Г. Юнг, «мысль была объектом внутрен­
него восприятия, она пе думалась, но обнаруж ивалась  п 
своей явленпостн, так сказать, виделась н слышалась»10".

Способность человека видеть, слышать, узнавать больше, 
чем окружающие, свидетельствовала о его «отмеченности». 
Зианпе-впдение-елышанне выступали в неразрывном единст­
ве, а еще больше ценилась способность облекать увиденное 
и услышанное в с л о в о. Совокупность этих признаков 
определила место человека в сакральной иерархии.

Ресьма показательно, что вещим знанием, как  счита­
лось, были наделены по только люди, по н птицы, звери, до­
машние животные. Особыми способностями видеть и знать, 
в понимании людей традиционного общества, обладали соба­
ки и лошади — существа, наиболее близкие человеку. По­
лагали . что собака с «двумя парами» глаз (со светлыми или 
темными нятнамн над глазами) могла видеть, чувствовать 
нечистую силу н предупреждать об атом хозяина. Лошадь, 
остановившаяся на горпой тропе п отказывающ аяся  идти



дальше, «сообщала» хозяину о том же ,03. Еще бплоо красоч­
но описаны способности чудесного кони u эпосе. Верный 
спутник богатыря, наделенным даром предвидения. спасае- 
его н затруднительных случаях. Впрочем, н фол 1>и.юре лю- 
б i.iо объекты живой природы (дерево, зверь. птица) знают, 
говорят, поют, предсказывают. Ко и it реальном мире, где 
.характеристики сакра.п.постн и нпаковостп нрнродиостн час­
то пересекались, мы обнаруживаем ряд социальных пози­
ций с разной степенью интенсивности реализующих феномен 
вещего дара.

Т ак ,  у тувинцев и прошлом лекарями (i/емчу) могли стать 
только близнецы. 11.x рождение н Южной Сибири исегда рас­
ценивалось как  проявление вмешательства неких высших 
сил 104. Н ар яд у  с такого рода «стихийными» шаманами в 
традиционном обществе существовали и разного рода «про­
фессионалы». В ритуальной практике Саяно-Алтая было 
известно не менее 3U наименований различных специалис­
тов — обладателей тайного знания. В их числе можно на­
звать гадателей по жженой овечьей лопатке (арынчи-ырын-  
чи),  нашентывателей (от алт. арбыш  ‘наговор, нашептыва­
ние", хакас. сабыраГ) ‘шепот’), ворожащих посредством плат­
ка или березовой ветви (/ельбегчи,  чильбегчи),  воздействую­
щих на погоду посредством камня яда (ядачи)  и т. д .1"0 Их 
специализация, как  можно предполагать, базируется на 
тайном знании в «своей» сфере, но она редко перерастает 
в «профессию». Примечательно, однако, что многочисленные 
сакральны е лица всегда существуют н а р я д у  с шаманом 
к ак  его необходимый ф о н, оттеняя п обостряя восприятие 
шаманского дара, но обладая при этом самостоятельным 
значением.

Переход от обычного человека к «знающему» в этой сфе­
ре почти неощутим, нбо мировоззрение не признает жестких 
границ, градаций. Оформление каждой социальной роли, 
тем более отмеченной близостью к миру духов, может быть 
ситуативным, неожиданным. У людей всегда имеется нема­
ло возможностей, чтобы так или иначе проявить свой та­
лант. Есть люди, слышащие, как  плачет н стонет дерево, 
по которому ударяют топором. Есть люди, которые заговари­
вают порезы рук , часто это — старик и старуха. Х акасы 
рассказы вали , что, когда надо было кормить тёсей, в спе­
циальный домик заходил «тот, кто понимал (как) лечить, 
мужчина или женщина». В то же время известно, что у них 
кормление тёсей часто осуществлялось специалистом арбагд-  
жы,  который знал тексты обращений к фетишам 10°. К ак  ви­
дим, специализация в традиционном обществе еще носит



черты г л у п  а й н о г. т п. Это сфера текущего п неопреде­
ленного, опирающаяся на личный опыт и способности че­
ловека.

Разного рода сакральные знания нх обладатели, как  пра­
вило, обозначал II через указание на то, что каждый из них 
«что-то видит», «что-то чувствует» и т. д. У таких люден, по 
общему мнению, естественные способности слышать, видеть, 
обонять усилены многократно. К сожалению, информация о 
таких специалистах отрывочна и противоречива, поэтому на­
ши суждения о различных категориях «шаманствующих» 
лиц сугубо предположительны.

Вероятно, жестких границ между ними вообще не су­
ществовало в силу сипкретнчности и универсализма обрядо­
вой сферы. Показательно в этом смысле хакасское наимено­
вание знахаря, которое является  производным от корня 
и/л — nidieyi  (букв.: ‘знающ ий’). Что именно з н а л  этот 
деятель, раскрывалось в ходе его практики. Даром видеть 
невидимое обладали люди, называвшиеся кору гджи  или 
кИспокчи (букв.: ‘смотрящий, видящий') . Онн, как  счита­
лось, могли видеть душу, превратившуюся в злого духа, 
угадывать будущее, отыскивать пропавшие и украденные 
вещи. Тувинцы такого человека называли ийи к о р н у р  кижи  
•человек с двумя видениями'. Об особо важной ролн. кото­
рая отводилась зрению видению в познании мпра говорит и 
тувинское выражение карааажыыр  ‘образумиться, стать гра­
мотным’ (букв.: ‘глаза его откроются ). Объять мир взором 
значило понять его и получить над ним власть. В хакасском 
языке способности ясновидящих обозначаются к а к  «смот­
реть исподтишка, спрятавшись» (например, х а ра нг а  Kopii3i  
инейек ‘исподтишка смотрящая ст ар у ш к а’)107. Тем самым, 
вероятно, подчеркивается эзотеричность дара , недоступность 
такого «видения» для  всех.

И з б ы т о ч н о е  видение, слышание приписывалось п 
фольклорным персонажам. Хорошо известен сюжет об обре­
тении героем знания в результате овладевания языком птиц 
и зверей — языком Природы. Нередко источником инфор­
мации для него служит запах. Богатырю, пересекшему гра­
ницы миров, обоняние подчас оказывается более необходи­
мо, чем зрение. Пребывание в ином мире связано дл я  него с 
невидимостью (невозможностью видеть самому) или утратой 
человеческого облика. «Человеческий дух»— один из в аж ­
ных индикаторов обитателей реального мира 108.

Естественно, что средп лиц, наделенных способностью 
особого видения, слыш ания и обоняния, первыми оказы ­
ваются «профессионалы»— шаман п сказитель. Х ак асс к ая



поговорка гласпт: Пскен .там. корггджЬ ‘Слышащий шаман — 
знаю щ ий’. Вряд ли ее можно толковать только и том смыс­
ле, что «знания шамана основаны на предварительном соби­
рании нм сведений о больном и его болезни»1011. !)то явная  
адаптация мифологемы к установкам рационального мышле­
ния. С л ы hi  а н  и е шамана, согласно традиционному ми­
ровоззрению, было важнейшим источником получении ин­
формации об ином мире, на колебания которого он откли­
кался ,  подобно камертону. В сакральны х тестах алтайцев 
мы обнаруживаем примечательные .характеристики rex су­
ществ, с которыми общается шаман и кто является  для  пе­
го недостижимым образцом.

П ерхин й  У л ь г е н ь  мой и н и ж н и е  духи ,
И мею щ ие  ясн ы е ,  к а к  звезды, глаза ,
Имеющие чуткие, прислушивающиеся ути,
Пронизывая взглядом, посмотрите,
11 р о н и к а я  насквозь ,  всматривайтесь -вп икан те!

— так обращ ался шаман к споим тёс ям, чтобы то узнали, где 
пасся конь и росло дерево, шкура и древесина которых пош­
ли  на изготовление бубна. Часто подчеркивалось, что и сам 
шамап — видящий и слышащий. Останавливаясь во время 
«путешествия» у очередного, четвертого препятствия, он, 
например, говорил:

П ойду ли .  облокоти вш и сь  на землю, 
во дворец?

У в и ж у  л и  п егими  глазами?
У с л ы ш у  л и  луновмдпыми уш ами?

Восхваляя Чалу, шаман продолжал:
Д и к и й  р а зу м  мой п усть  п росветлится ,
П егие  (двухцветные) гл а за  мои

п усть  просветлеют,
М оя  д у ш а  п усть  войдет  и присоединится  

к д ан н и к ам  моим.

«Просветление» разума и глаз шамана — метафора получе­
ния сакрального  знания, приобщения его к сиянию небес­
ных сфер. Вот как  говорится об этом во вдохновенных стро­
к ах ,  обращенных к Чалу:

П у с ть  б л е щ у т  зв езд н ы е  очи твои!
П у с ть  дв и ж е тс я  зм еи ны й  я з ы к  твои!
Т ы  ра зу м н ы й ,  к а к  к н и г а  мудрости;
В а ш е  ды х а н и е ,  к а к  ветры н вихри;
С моей гл у п о й  головой  я не сделал  глупости .
(Т ак овы м  меня) со зд ал  О тец  мой У Iran .
Л и ц е п р п я т ст в о м  я не за н и м а л с я ,
(Т ак о в ы м  меня) создал  О тец  мой Э рлик .
П у с т ь  б л е щ у т  брон зовы е  г л а з а  твои!



Т ы  Пл л г пел опл ни ппл с о л н ц а  (подсолпечпуто область);
(■  рсГ>|>ямi.iI" гл а за  -шоп, мс)|мая,
11 pope.iaurr  тьму;
К р у ж а щ е м у с я  (ш аману) д а »  удобства 11".

Обладающими даром избыточного вндепня-слышаиия счи­
тали'! . многие .поди, по они могли освоить л ишь  «ближние 
поде I умы» к ииому миру. П уп. шамаиа ;км;ал много даль­
ни1, и «поли» ого туда преобразованные духами глаза , уши, 
язык. Когда но время камлания шаман рассказывал о своем 
«путешествии», слушатели понимали условность происходя­
щего. По слонам одного хакаса, шаман «сам здесь — языком 
там». В. Титов в примечаниях к богатырским поэмам х ака­
сов указывал, что выражения «заглянул» и «спросил» в рас­
сказе шамана «надобно понимать не буквально.. .  известно, 
что шаман во время шаманства посещает все места, разгова­
ривая со всеми умственно, сидя в юрте, умственно достает, 
от кого или откуда нужно, требуемую или просимую вещь»111. 
Сверхвпдеппе шамана можно назвать зрением «в н у т р е н- 
н и м», теснейшим образом связанным с провидением, про­
рицанием, объективацией своих внутренних переживаний.

Внутреннее зрение подчас «оформлялось» как  внешняя, 
мнимая слепота. Камлание могло происходить ночью, в тем­
пом жплпще. Важной деталью головного убора шамаиа 
являлась  бахрома, закрываю щая лицо. У чулымских тюр­
ков глаза шамана закрывали концы платка, повязанного на 
лбу ш . Шаман «слеп» среди людей, но внднт и и о е. Иногда 
говорится, что видит он глазами своих «поводырей»— духов- 
помощников. Не с л у ч ай н о .у  небесных шаманов эрзннекпх 
тувинцев на лицевой стороне черной налобной повязки  бе­
лыми нитками вышивали лицо с тремя глазами. Третий глаз, 
но сведениям В. П. Дьяконовой, был глазом бев,  т. е. зна­
ком «дара» шамана 113.

Способность чудесного видения тесно связы валась  с атри­
бутами шамана, в частности с его одеждой, которую можпо 
трактовать как  новое т е л о, получаемое шаманом «взамен» 
человеческого. Интересные подробности содержатся в рас­
сказе о камлании хакасской шаманки, которое устроили по 
случаю болезни матери н дочери:

. ..  Ш а м а н к а '  у ж е  кон чает  ш ам ан и ть .  «Нее,— го в о р и т ,— п р о й ­
дет*). Л потом спраш нпает ,  кто будет  ее го р я ч и й  костюм надевать .  Б а ­
б у ш к и н а  сам ан  стар ш а я  дочь наделать стала .  О н а  у ж е  с т ар а я  бы ла ,  
она меня восп иты в ала  н ещ е  одну  девочку ,  сироту.  Я п л а ч у ,  боюсь.  
С хватила  за  ш ам а н с к и й  п ла щ ,  не даю ей  надеть.  О н а  надевает.  П л а щ  
теплым. Она надела  п л а щ  и ср аз у  у ви де ла ,  ч т о  на горе  две ям ы  (м о ги ­
лы) у ж е  копаю т,  на м а ть  и на дочь.  О н а  это (всем собравш и м ся)  с к а з а ­
ла .  Ш а м а н к а  п одскочи ла  и с нее все с н я л а .  Т а м  (на горе ,  к о то р у ю



«увидела» ж е н щ и н а )  осн .  х у с х у п ч у -га и ,  :)то слила  такам. Т ам  опорно 
м а л е н ь к о е . . .  оно н икогда  но просы хает ,  там нее ш ам аны  купанном. 
О н а  (ш а м ан ка)  сп и л а  с нее п ла щ  потому, что ш ам аны  оо могут  на атом 
озерке  у о н т ь . .. Ш а м а н к а  н еп равду  скапала  (польные умерли). А ста ­
рая  донка  не покорила  eii. надела п ла щ  и па у л и ц у  оралу ш.ипла п нее 
увидела* (М аерков а  М. Г., ПИП г. ро .кд.,  сеок ыгмлар) .

Из рассказа  видно, что люди достаточно хороню ориен­
тировались в устройстве того мира, куда «отиранлились* 
шаманы. 1? общественном сознании атому миру отводилась 
роль «H Topoii  действительности», и женщина, надевшая «п - 
рячнй» шаманский плащ, будто бы увидела мифический 
ландшафт: священную гору, молочное о з е р о 111. Не случай­
но и то обстоятельство, что плащ надевала «старая девка»— 
личность, по нормам традиционного общества .маргиналь­
ная .  бл и зкая  шаманке.

Чудесное зрение шамана усиливало н небесное зеркало 
кЦьунгЦ.  Тувинцы считали, что имитировать камлание мог 
любой желающий, но зеркало имел только шаман. Полее то­
го, некоторые «большие» шаманы могли обходиться и без 
ритуального облачения, но камлать без зеркала не реша­
лись , l j . Этим атрибутом обладали и некоторые персонаж» 
ф ольклора. О траж ая  тайную сущность пещей и явлений, 
зеркало  приобщало своего владельца к небесному свету, на­
деляло способностью видеть сокрытое.

Способность угадывать нолю духов п добиваться от них 
желаемого появлялась  у шамана только в состоянии транса. 
Когда-то, пытаясь выяснить у хакасов их представления о 
природе шаманского дара, Е. К. Яковлев получил такое 
разъяснение: «Бывает, что духи одолевают ребенка (или 
взрослого), а он нх н и к а к  п о н я т ь  н е  м о ж е т; 
такой, если не выучится, сделается шаманом, так н оста­
нется на всю ж изнь без рассудка, глупый»1111. (Разрядка на­
ш а .— Авт.). Следовательно, н на уровне обыденного созна­
ния отношения шаманов с дулами понимались как общение, 
диалог. Преуспеть в нем мог тот, кто овладевал языком ду­
хов ( - природных существ) и пребывал в их с о с т о я- 
п п и. Деятельность шамана представляла собой постоянное 
балансирование между человеческим и природным, созна­
тельным п бессознательным. 1’аздваиваясь между двумя ми­
рами, он нн одному из них не принадлежит вполне. Отсюда 
постоянное «соскальзывание» шамана к природным языкам 
н стилям поведения.

В зтой со-прпродностн шамана, растворении его «я-для- 
себя» в «я-для-другого»117 кроется, возможно, одна из при­
чин непреходящей значимости института шаманства для  або-



рпгенов Сибири. «Чтобы появился р и ту ал ,— считает К. Ле- 
1!и-Строе,— нужно, чтобы какой-нибудь смертный отрекся  
от ясных н четких разграничении вещей, свойственных дан­
ной культуре и обществу, дабы, смешавшись с животными 
н уподобившись нм, вернуться к естеству...»118 К ак  ж ертво­
ватель н жертва, лидер и пзгой, человек и дух, шаман как  бы 
примиряет дуализм культуры л природы.

Д л я  носителей мифологического сознания мир, понимае­
мый как «ты», является полноправным участником диалога. 
«Что же касается зн ан и я ,— замечают Г. н Г. А. Ф ракфор- 
т ы ,— которое , , я “ имеет о „ т ы " ,  то оно колеблется между 
активным суждением и пассивной „подверженностью впе­
чатлению", между интеллектуальным и эмоциональным, 
расчлененным и перасчлеиенпым......... ты" не только созер­
цаемо или понимаемо, по и эмоционально переживаемо в 
динамическом двустороннем взаимоотношении»119. Следст­
вием такого отношения к миру, как  можно предполо­
жить, была особая психологическая атмосфера: общество 
доверяло и рациональному знанию, и предчувствию, неясно­
му ощущению. Тем более оно доверяло шаману, который на 
глазах соплеменников творил иной мир в слове и жесте. 
Компенсаторная реакция коллективного бессознательного 
проявляется, по мпенпю К. Г. Юнга, в том, что «появляется 
способность услышать мысль, готовую прийти на помощь, 
воспринять то, чему не дано было выразиться в слове. Тог­
да мы начинаем обращать внимание на сновидения...  Если 
имеется подобная установка, то могут пробудиться и вме­
шаться силы, которые дремлют в глубинной природе челове­
ка и готовы прийти к нему на помощь»120.

Состояние шаманского транса, связанное с погружением 
человека в глубины собственного «я», считалось важным 
источником откровения. Результаты своих индивидуальных 
переживаний и видений шаман делает фактом общественного 
сознания. Объективация смутных и неясных фантомов нз 
сферы бессознательного — процесс вонстнну творческий н, 
как  всякое творчество,— мучительный, тяж кий. Погранич- 
ность шамана позволяет связывать индивидуальное н об­
щественно значимое. Созидательное, творческое начало в 
шамане стремится к своему абсолютному развитию, но по 
правилам игры оно не должно выходить за рамки канона.

Вхождение в транс, будучи элементом шаманской про­
фессии, в той или иной мере обнаруживается во всех ситуа­
циях переходного типа: н во время охотничьего промысла, 
н при исполнении эпических сказапий т . По нашим наблю­
дениям, алтайский сказитель, начиная  петь героическую



п о п м у ,  п е к о т о р о е  в р е м я  « н а с т р а и в а е т »  с е б я :  н а и г р ы в а е т  п а  
т о п ш у у р е ,  з а к р ы в  г л а з а ,  м е р н о  р а с к а ч и в а е т с я  и н и т о г е  п о ­
г р у ж а е т с я  в  с о с т о я н и е ,  б л и з к о е  т р а н с у .  Н а ч а в  п е т ь ,  о н  но 
с л ы ш и т  о б р а щ а е м ы х  к  н е м у  с л о и ,  н е  з а м е ч а е т  в н и м а н и я  
о к р у ж а ю щ и х .  О  т а к о м  с к а з и т е л е  л ю д и  г о в о р я т ,  ч т о  он « н е ­
м н о ж к о  ш а м а н » ,  и д а ж е  п о д о з р е в а ю т ,  ч т о  с к а з п т е л ь с т в о  —  
1 1 0  е д и н с т в е н н а я  « п р о ф е с с и я »  п е в ц а .

С ша ма н с ки м трансом — так  пли иначе — сопоставимы 
и иные со ст оя ни я ,  активиз и рующи е сферу бессознательного:  
б оле зн ь ,  обморок,  сон.  Повсеместно в Юж н о й  Сибири были 
распространены представления,  что во сне можно получить 
вещее знание.  В о т  л иш ь  один из примеров того,  к ак  отно­
с и л ис ь  к  «сновидцам» х а к а сы :

У  нас в  деревне б ы ла  г л у х а я  б а бу ш ка  П ел агея .  В з р о с л ы е  д е п у т и н  
дапалп ен по 15 — 20 копеек ,  чтобы она у сн у л а  п увидела,  ч ю  нм п ред­
стоит. У  б а бу ш к и  всегда  в кармане был ручной Полым платочек. Т о т  
че л о ве к ,  ко торый дал деньги ,  берет  атот платок и в развернутом ппде 
проводит по  б а б у ш к е ,  от ног к голове,  а потом накрывает  лицо. б а ­
б у ш к а  П ел а ге я  уснет , храп ит ,  потом п от и х о н ь к у  начинает петь н все 
тебе с к а ж е т ,  что б ы ло ,  что будет (Ч аро чкин а Д. М . ,  с. Костино).

Об убеждении,  что во сне че ло ве к у о т крываетс я  истина,  
говорит обычай х а к а с с к и х  охотников .  По утрам они не спе­
шили р а с ск а з ы ва т ь  своп сон;  о ном говорили только выпив 
абыртхн.  Шорцы считали,  что если охотник видит во сне,  
будто его кто-то бьет или то лкает ,  значит,  на него сердится 
х оз я и н  таиги и он непременно заболеет  122. Ж и з н ь ,  явле нна я  
ч ел о в е к у  во сне,  о к а з ы в а л а  реальное воздействие на его по­
с т у п к и ,  мыс ли н настроения.  Потребность  в такой информа­
ции б ыла  ст о ль  в ели к а и постоянна,  что р о ждала  необходи­
мо сть  в профессиональных «сновидцах».  П о г р у ж а я с ь  в «су­
ме рк и сознания»,  ч еловек  искал ответы на жиз ненно важные 
вопросы.  К а к  говорит О.  М.  Фрейденберг ,  «вещее слово  
прихо дит  во сне,  равносиль ном смерти»1-3.

Ин т е л ле к ту а ль но е  начало в шаманизме  было очень с и л ь ­
но.  I I  ш а ма н у ,  н с к аз ит е л ю в традиционной к у ль ту ре  отво­
д и ла с ь  ро ль ,  несводимая  л ишь  к ритуалу.  Они — обладате­
ли поэтическо го  я з ы к а ,  формуляторы картины мира.  О б ра з ­
цы в ыс ок о г о  с т и л я  в ша ма нс ки х  т е к ст а х  п ер е ме ж а ют с я  не­
в ня т но ст я ми ,  со с е дс т вуют  с з а у мь ю  (подчас нарочитой) ,  н все 
это вполне  з акономе рно.  Т а к  корчится  в м у к а х  мыс ль ,  еще 
не г о тов а я  в оп ло ти т ь ся  в Слове .  I I  все  ж е  именно создатели 
поэ ти че с к их  текстов  предстают творцами мира в с л о в е 1'24. 
Этот  а кт ,  ког да  п о д  в з г л я д о м  певца воз н ика е т  мир,  
о т р аж е н  в я к у т с к о й  песне о сотворении Вс е ле н но й:



Посстял я ото run,  пт л о ж а ,  смотря напротив спопми водяными 
i i  азами игл и'in ион) с  десятикопеечную  монету. И стал,  о гл я д ы в ая  
окраину беспред ел ьной обширной стран ы . . .  (По мере и г л  и д ы  н а -  
и н я, перед сказителем предстают св етлые б ож ества ,  начинает р а з-  
II о р а м и п а т i. с я мир.)

. . .О к а з ы в а е т с я ,  стала  ниетг» н о круж ен и и  немерзн ущ ие моря, 
сбоку ieii.ii .ie моря, подпорками л е д о ш п ы е  моря,  ровнями для нее по­
с л у ж и л о  мерное море, н о п п к а м н  (матицами) си ние .моря; о ка зы в а ет ся ,  
поселила ч. морская очень с ил к на я р ы б а . ,.

. . . 11риносящая п оль зу ,  ж а л е ю щ а я  Мать-1»селеиная,  о к а зы в а е т с я ,  
нот ка к  соединилась. П у ,  друг!  Е с л п  я,  несенный человек ,  запою , з а ­
играю, игривый человек з а т я н у  (воспою);  о к а зы в а ет ся ,  имеет нижней 
частью груди (со стороны груди) си льный ветер, м а х ал к о й  (для напа­
дения и защиты ) ра зви ваю щ ую ся  молнию...

. . . ( ’.тал я всматри ваться  и вни ка т ь  в устрой ство  девитпободнои 
обширной, постоянной (неизменной) узорчатой земли: ст а л  я смотреть 
далее  в ст орону семнободной с  травам и  п о сн о в а те л ьн ы х  изгородях 
темно-бурой, словн о  ремень,  земли. К о гда  я  так  смотрел, о ка зы в ает ся ,  
имеет она елани,  выделяющие масло  и ж и р ,  п ростран ства  ко торых 
не в со ст оянии перелетать у тк а -т у р п а н ,  из белой глины неизменные 
поли, которые не мо ж ет  облететь- п т и ц а - ж у р а в л ь ;  имеет, о к а зы в а е т ся ,  
я ркие ноли, которые не it со ст оянии оолететь и т п ц а - с т е р х . . .

.. . .Чатем я стал н дум ы в ать ся-в п п ка т ь ,  у ст р ем л я я  взоры в нижнюю 
сторону невысокой горы. Когда  я так см отрел , о к а зы в а е т с я ,  имеет 
стройные ле са,  подобные подрезанному х в о ст у  тел ьной лош ади, к р у п ­
ные леса-о соб н яки, подобные подрезанному х в о ст у  молодого к о ня;  
имеет она рощи березовых деревьев, подобные ж ен щ и н а м  с се реб ря­
ными украш ени ям и  спереди и с з а д и 123.

В  фольклоре с ибирс ких тюркои эта песня пе имеет п ря ­
мых аналогий и,  возможно ,  я в л я е т с я  созданием о ригиналь­
ного и г лубоког о ума.  Т е м не менее строится  она по всем 
з аконам архаичного мироощущения.  Д е т а л и з и р у я  картниу 
мира,  раз во ра чи ва ющу юс я  перед его мысленным в зг л ядо м,  
с каз и тель  слоном упорядочивает  этот мир,  делает  его до с т о я­
нием к уль т ур ы .  Пос ле дов ат е ль ную номинацию объектов  ми­
ра (их в ызывание  к жизни)  мы т а к ж е  о б на р уж и ва ем  в тексте 
к амлания  а лтайско го  шамана .  В  этом с л уч ае  дух и водят  ш а ­
мана по тем местам,  где па сс я  копь и росло дерево,  из  ш к у ­
ры п древесины которых был сделан бубен.  В  примечании 
у ка за н о ,  что шаман все видел и у з н а в ал  посредством с в оих  
д ух ов .

Н а  создан ную  здесь  зе м л ю ,  если  в з г л я н е ш ь ,
Она подобна отточенному брусу .
Е с л и  па зде сь  выросш и е д еревья

в з г л я н е ш ь ,
Они подобны обетругапнон и

обскобленной ст реле.
Е с л п  в зг л я н е ш ь  па св и стя щ и е горы,
Е с л и  в з г л я н е ш ь  на сг л а ж е н н ы е  х ребты ,
Н а  раски н ув ш и е ся  зде сь  ст ойбища 

если  посмотриш ь,



I l a  ж пн ущ п н  зде сь  парод
ес ли посм отришь. 

Их много, ка к  черных му\.

Е с л и  посмотриш ь на мн ож ество  aiiepoii,
Ч т о  ко рм ят  подданный народ,
Они, сл овн о  п орхающ ие Пелые баГючьн.
Е с л и  посмотриш ь на кучооЛраано 

па громож денные горы,
Е с л и  посм отриш ь на паиплнсто 

т еку щ и е реьп —
Р а с с т и л а ю т с я  со лсо б рлап м с туманы.
11а ныросш пе непроходимые леса  посмотри!
Е с л и  на м н о ж ес тв о  крылатых' птиц,
Иось народ к ормящ и х, паглннеш ь.
П тицы у м н о ж а т с я ,  сл овн о  спине б а б о ч к и 1-11.

В  обоих текстах  под взглядом певца и шамана ,  подчн- 
н.чись их mi .ic.th и слону,  во з н ик ала  В се ле н на я.  В  с остоянии 
б ожес тве нног о проз репня  шаман и с ка з ит е л ь  уподоблялись  
т в о р ц у.  Ис полнение  песни,  с вободная игра и поэти­
ч еская  импро виз ация  приравнивались  к высшим созпда-  
тел ьн ы м денет в н я м .

В о з м о ж н о ,  к явле ниям того ж е  порядка  мпфоиоэтическое 
сознание  п ричис ля ло и акт  рождения человека .  Т а к ,  терми­
ны толга  ‘ мучит ь с я  родами'  (а т а к ж е  ‘ вертеть,  отворачи­
в а т ь ’ ), толгак  ‘ боли при ро да х’ (а т а к ж е  ‘ судороги,  и з ви ­
лис т ый,  переплетенный' )  я в л я ю т с я  родственными формами 
с лов ам толга  ‘ петь хв ал ебн ые  песни,  пре д ск аз ыв ат ь ,  отгады­
в а т ь ’ (а т а к ж е  ‘ к р у ж и т ь ,  вертеть’ и т. д . ) .  wow-кежи.т ( ха ­
к а с . — чело ве к ,  производящий гадание и лечение прос тых 
болезней с помощью верчения в ок ру г  головы плат ком или 
как ой- либ о о де ж д ой ) 127.

Спос обнос ть  жен щин ы к деторождению,  по всей види­
мости,  ра с с м а т ри в а ла с ь  к ак  проявление  творческог о  начала,  
с о по ст а в имог о с с а к ра л ьн ы м  действием.  Участники ж е  це­
ремонии родов прир а в ни в али с ь ,  вероятно,  к ш а м а н с тв у ю ­
щим лицам.  Р ечь  пре жде  всего идет о повитухе  12“. Именно 
она обеспечивала  конт акт  роженицы и бог ини-покровнтель-  
ницы,  получение  ребенка ( ценности)  нз природной среды.  
В  особо тр у дн ых  с л у ч а я х  ее действия уси л ив али с ь  ша ма н­
ским ка мла ние м 12!). Обра з цы д в у х  медиаторов — повитухи 
и шамана  — были в известном с мыс л е  го по л оже н ы.  Однако 
функции киндик-лне  ‘ повивальной б аб к и’ , не выходили за 
рамки «узкопрофессиональной» сферы,  а де ят ель н ос т ь  ш а ­
м ан а  с ч ит а л а сь  проявлен ием творческог о  начала в кос ми­
ч е ск их  м а сшт аба х .

В  с а к р а л ь н о й  традиции С а я но - А лт а я  шаманс кий дар 
к а к  бы прое ц ир о ва л ся  на с т р у к т у р у  Вс е ле н ной.  Чем более



сильным с читалс я  шаман,  тем более отдаленные сферы мира 
были ему подвластны.  Наг лядным д ок аз а т е л ьс т во м его в о з ­
можностей с л у ж и л о  число бубнов или количество сл ое в  не­
ба,  доступных ему.  Т а к ,  алтайский шаман,  поднимаясь  на 
шестнадцатый слой неба к У л ь ге п ю,  делал на пути ос танов­
ки.  беседовал с дух ами,  сообща.' !  с обр авшимс я  о пре дс т оя­
щей погоде,  у гр о жа ющ их  б о л ез нях  и эпиде миях,  от крыва л 
тайны будущего н т. д.  Но т а к их  шаманов  было немного |3". 
В  х а к ас с к ом  лносе говорится о шаманах ,  имеющих д евять  
бубнов,  которым доступно любое  место в мире.  З де с ь ,  ве­
роятно,  количество бубнов соответствует  д евяти небесным н 
подземным сферам н обозначает  высокий ранг ж р е ца .  В  т у­
винской модели мира число небес достигает  00 ,  и нм с оот ­
ветствуют 00  точек-ступенек на бронзовом з е р к а ле  шамана ,  
с помощью которого с овершалос ь  его в ос х о жд ен и е  на 
небо 131.

Своеобразно решался  в народной традиции вопрос об 
иерархии с а к р а л ьн ы х  сил.  К а к  у ж е  упомин алось ,  к сфере 
с а к ра л ьн о го  знания-умения равно тяготели младенцы и с та ­
рики,  старые  девы и близнецы.  Сам факт принадле жнос ти к 
маргинальной возрастной группе ставил человека  в особое 
положение.  Унг ннс кпе  буряты,  например,  г оворили,  что 
«новорожденный ребенок одним годом младше б ур х а на  н 
одним годом старше царя».  Герой одного х а к а с с к о г о  с к а з а ­
ния х в а ст а л с я  тем,  что он «только д ву мя  перстами поннже-  
К уда я » ,  за что и был наказ ан бож е с т вом — с ын о вь я  его ро­
дились простыми людьми 1з:. С верховным б ожество м пыта­
л ис ь  соперничать лишь шаманы.  Их мог уще ст во  порою бы­
ло столь велико,  что рас про с транялос ь  и на наследников.  
У  бурят  потомки шаманов  .могли без  п ос вящен ия приносить 
же р твы и обращать ся  с молитвами к д ух а м .  15 к аж д ом  я ку т ­
ском у лус е  были прежде  особые роды,  отмеченные поя вле ­
нием великих шаманов.  Воспоми нания о «шаманских» родах 
с о х ра н и л ис ь  и на А л т а е 133. У т в е р ж д а й градацию шаман­
ской силы,  мпфопо:>тпческое сознание  соотносило ее с прс-  
я вленнями природных космичес ких  стихий.  Примером мо­
ж е т  с л у ж и т ь  записанный II.  Ф .  Нат ановым в конце X I X  в. 
диалог  с т арух и и ст а р и к а,  у которых пропала корова:

Она: .Чачом пиропа у п а л а  в наледь?
Он: Н а ле дь  спльнее1
Она: Е с л и  наледь сильное,  то почему ж е  

она тает  от с о ш ц а ?
Он: Солнце сильное!
Она:  Е с л и  со лн ц е  ен л ы ю о,  то зачем ж е

отдает горе с п о т  тень?
Он: Г ора  си льнее!



О п а:  Е с л п  гора  спльноо, то зачем со 
спорлпт мыши?

Оп: Мыши си льнее!
Она:  Е с л и  мыши сильнее, то зачем они 

поддаются  со баке?
Он: С обака  сильное!
Она: Е с л и  со ба ка  сильнее, то зачем бьет  

ее алан ж ен а?
О п: З л а я  ж е н а  си льнее!
Она: Е с л п  з л а я  ж оп а  сильнее,

то зачем бьет  ее му.к?
Он: М у ж  с т ь н е е !
Она: Е с л и  м у ж  си льное,  ю  зачем 

поддается дья во лу ?
Он: Д ь я в о л  сильнее!
Она: Е с л и  дьяпол сильное,  то зачем

гон яется  з а  ним шам ан?
Он: Ш аман  сильное его  и всех'! 131

В  другом варианте «сильнее вгех» ок аз ыв ае т ся  море,  к о­
торое п мпфорнтуальной традиции ю жно -с иб ир с к их  тюрков  
я в л я е т с я  символо м первородного х ао са ,  необъятной и мо гу­
чей с тихии |Я3. П о шаман стоит почти наравне с нею и, более 
того,  о с мели ваетс я  т я г а т ь с я  с верховным божеством.  Вместе  
с  тем среди т юрко -мо нг о ль ских народов с у щ ес т в ов али  пред­
с т а вл ен и я ,  что нынешние-де шаманы сохранили лишь малую 
т о л ик у  того могуще ства ,  которым обладали древние.  По ве­
ро ваниям я к у то в ,  первый шаман имел т ак ую  си л у,  что не 
п риз на ва л  г ла в ног о  бога,  за  что и был с о ж ж е н  верховным 
б ожеством.  Т е л о  этого шамана  со с т оя ло  из «пре с мыка ющих ­
с я  гадов»,  и в огне уцелела лишь  одна л я г у ш к а .  От нее ве­
дут  с в ое  п рои сх о ж де н и е  те «демоны»,  что передают с в я щ е н ­
ный дар з наменитым шаманам и шаманкам.  (Интересно,  что 
в с ю ж е т е  о первом шамане упомянуты земноводные — с у ­
ще с т в а ,  к от ор ы х  в ал та йс к ом мифе создает  . ' )рлнк, родо­
нач ал ьн и к  ша ма нс к о й традиции. )  Согласно б урят с кой л е ­
генде,  первый шаман Х а р а - Г ы р г е н  вступил в соперничество 
с с амим «Богом» и д а ж е  выиграл его.  С тех пор с ила  его была 
о г раничена .  Пос ледующи е шаманы все более теряют свою 
в л а с т ь  над миром д у х о в .  Т а  ж е  тема ва р ь ир у ет с я  в фолькло­
ре а л та й ц ев .  У л ь г е н ь  низ вергает  Эрлика в преисподнюю,  
а тот уч ит  ч еловека  ка мл ат ь  1Я6. Видимо,  к этому ж е  к ру г у  
т я го т ею т  предания о с о ж ж е н и и  в ладыками Д ж у н г а р и и  дей­
с т в у ю щ и х  по наущению д ь яв о л а  а л т ай с к их  шаманов  137. 
З а  приведенными ос ко лка ми древних мифов и недавних л е ­
генд м о ж н о  раз личить смутные конт уры с ю ж ет а ,  в котором 
речь идет о н а к а з а н и и верховным б ожество м некоего лица 
путем его  н и з в е р ж е н и я ,  лише н и я  силы,  с о жж е н и и.  С этим 
п е р с о н а ж е м  с в я з ы в а е т с я  (прямо или косвенно)  установление



шаманской традиции.  Пр е дс т а в ля ет с я ,  что п контоксте  этого 
мифа могут быть истолкопаны и у помин авшиес я  в ыше сю-  
ж п ы  о расчленении жертвоприношении шамана ,  раз бра-  
cf.iил 1 1 ип no Вселенной частей pro р аз ъятог о трла.  В о з м о ж ­
но. MOTIMI расСОЧОНИИ — жертвоприношении — в оз р ождения  
шамана воспроизводит некий архетниический с южр т об 
утрате1 былой «небесности»,  нпехождрнпп в подземный мир 
(умирании)  и новом позрождрнни и качество об ладат еля  чу­
десного дара.  В.  II.  Топо р о в  гчитарт,  что поэт ( ж р е ц м е д и а -  
тор шаман)  и архаичном обществр был нр т оль к о пггостасыо 
демиурга ,  по однопрр.мрппо — жрртпой и, следоватрльно,  
мог быть о б ъ я т о й  и рамках «основного .мифа».

I! реконструированной пррсиц этого мифа г о во ри т с я  о 
борьбр верховного бож е с т ва  — Гр о мо ве р жца  — со змеем и 
наказании им с в оих  детей.  «Наиболее  существенным п дан- 
пой с в я з и . — пишет В.  П.  Т ог ю р он , — н у жн о считать н а к а­
зание Громо вержце м своих  детей. . .  за какое- то  прес тупле­
ние. . .  посредством их рассечеппя,  расчленения,  раз ъедине­
ния,  обращения их и обитателей подземного царства (мир 
мертвых)».  Один из его сыновей находит в подземном мэ ре  
«мед поэзии» и возвращается  на землю и ноной ипостаси,  «не­
с я  успех,  процветание,  богатство».  Он с тан овитс я  родо­
начальником ноной куль турной традиции,  автором «основ­
ного мифа». В .  П.  Топо р ов  продолжает :  «Он — автор „ о с ­
но вно го "  мифа, и его герой-жертва ,  и герой-нобедитрль,  
су бъе к т и объект текста ,  же р т вующий (жрец)  и же р т ву емый 
( жертва) ,  вина н ее искупление ,  одним с ловом — Т во ре ц  
н т в а р ь . . . »l:,s В  тюркско й традиции,  к ак  мы могли убедит ь­
ся ,  эта вечная тема получает  свое  оригинальное  развитие.  
При этом в ю жно -с иб ир с к их  ма т е р иа ла х  у т в е р жд а е т с я  все 
та ж е  идея,  что лишь  ценою жи з ни  мо жно  обрести вещий 
дар Слова.

Л И Д К Р  II I K i lO l l

Противоречивость  и неоднозначность ос нов ных со циа ль ных  
ролей в этнографической традиции п р о с ле ж ив аю т с я  вполне 
отчетливо.  .')тп качества  заданы самими ос новами миро во з ­
зрения,  ориентирующего ся  на некую и о р м у и акцен ти­
рующего отклонения от т ако вой .  Мифоноэтпческое сознание  
до п ус к а ло  близость  иного мира,  который я кобы всегда  был 
рядом,  на к а жд о м ш а гу  в кл и н и в а л с я  п обыденность .  Обще­
доступно сть  обрядовой пр а кт ик и,  демократичность  я з ы к а  
мифов и рит уалов  обусловили т а ко е  положение ,  ког да  мно­
гие люди (хот я  бы ненароком,  мимолетно)  в с ту па ли  в кон­



та к т  г обитателями и силами иного мира.  Подчас к таким 
конт актам людгй припу.кдалн,  «подталкивали» постоя тел ь- 
с г в а .  Общество  чутко реагироиадо на нее аномалии пезапиги-  
мо от их прои с х ож де ни я .  ’Гак,  многие со циальные позиции 
вычленилиск на нормы.  Например,  если человек не имел 
необходимого минимума родственных и свойственных с в я ­
зей,  он неминуемо о к а з ы в а л с я  па не|>пферпп общества со 
«семи вытекающими отсюда последствиями.  Подобная с и­
т у а ц ия  мо делируется  и одном на фольклорных сиг,кетой у 
тофаларов:

Ныл од и н  осиротевший парен ь (юнош а). Парой !И‘р<*сг;гч оор.пцить 
niiiiMiitii ic па того парни. П арень ;»тот л е г  нолле дороги.  Uoivbi o n  ле-  
Ялал, п р и ш л а  дна а за  ( д ь я в о л а )  п хотели с ъ е с т ь  l o r o  нлрня. Они иг 
съ е л и  его, а, наншпн п товарищи, сделали его синий но.каком. П р и ­
станищ к ала. п арень и сам  сд е л а л ся  a.ia 1:19.

Пр о яв ле н и е  тиорческого начала,  знания св ерх  нормы т а к ­
ж е  р ас ценивалос ь  обществом двояко :  с одной стороны,  как  
пиление позитивное и полезное,  с другой — как потен­
циаль но опасное,  имеющее отношение к миру i ihoio Со­
отношение и обществе  люден обычных п наделенных особым 
даром понималось  к а к  соотношение «внутреннего» и «ннеш- 
него»,  «своего» п «чужого».  Обретение дара заведомо пре­
к р а щ а ло  ч ело века  не т оль к о в лидера,  по п в нзгоя.  Чем 
ярче дарование ,  тем острее общество ощущает чуждо сть  его 
о бл ада т е ля .  15 народной традиции с тановление профессио­
нала  всегда  с о пр я ж е н о  с отречением от обыденной жиз ни.  
Иногда  само б ож ес т во  обрекает  своего избранника на стра­
дания .  Пе рв ому а лт а й с к о му  шаману У л ы е н ь  с к а з а л :  «Отны­
не имя твое  будет Ка м.  Кто будет по д ра жа т ь  тебе,  тог не бу ­
дет иметь бог атства  на земле».  У я ку т о в  но время пос вяще­
ния нового шамана  наст авник з а ст а в л я е т  неофита повторять 
свои с л о в а .  «Сначала он требует,  чтобы тот от рекся  от 1>ога, 
от всего любимог о  п дорогого и дал бы обещание жи з нь  свою 
п ос в ят и т ь  демону,  который д ол же н  исполнять его просьбы».  
Я д а ч п ,  чтобы получить волшебный камень ,  « заклинает ся  
всем своим имением н отдает за него весь свой живот .  II по­
тому он б ывает  человеком бедным,  бездетным и скоро овдо­
в е в ш и м » , — поя сня ет  Ii .  П.  В ербпцкпй.  Т а к о й  ж е  обет д а ва ­
ли б у р я т с ки е  зн а х а ри,  лечившие целебными травами:  при­
с т у п а я  к атой д еят ельн ости ,  человек  к л я л с я ,  что ему не 
н у ж н о  ни ж е н ы,  ни х о з я йс т в а ,  пи детей ш .

Д е й с т в ит е л ьн о ,  отмеченные люди часто нлачплн ж а л к о е  
с ущ ес т в ов а ни е .  Сведения о ша.манах-богачах при всей их 
д ос т о ве рн ос т и г о во р я т  с кор ее  об ис к люче ния х из правил.  
В  л у ч ш е м  с л у ча е  быт шамана  ничем не о т личалс я  от быта



сородичей.  Кс т а ти,  п повседневной жи з ни  почти не выдел я-  
. 'шс 1 . h i общей .масс 1 . 1 сородичей и паштык,  и алтайский 
} i I).]i.iкмп 11оложеиие некоторых шаманов в Я к у т и и  
„ W i l l  в.  мало отличалось  от рабства.  В  челобитных они не­
редко упоминаются  как  «холопы»:  «х о ло пи шк а. . .  ясачной 
Т р е т ь я к  шаман»,  «холоп их Теиелга  шаман» и т. д.  К н я зц ы -  
шамапы то же  известны из рус с ких  документов.  С. А.  Т о ­
карен подчеркивает ,  что шаманы об на р уж ив аю т с я  среди 
представителей всех с оци а л ьн ы х групп я к у т ов  — от тойо-  
н с т  до р а б о в 113. Неопределенность социальной п ри н а дле ж­
ности с а к р а л ьн ы х  лнц проел ежи кается вплоть до пресече­
ния самой традиции в 30-е  гг.  Шаманы — отчаянные бедня­
ки и з ажиточные люди — с ос у ще с т во ва л и в Я к у т и и ,  на 
Алтае ,  и Х а к а с и и .  Их ог ульное  отнесение к э кс п лу а т ат ор ­
ским классам было бы некорректно потому,  что шаман — 
«профессиональный аутсайдер» (выра ж е ние  В .  Т э р н е р а ) — 
по самой сути своей социальной роли был заведомо ис к лю­
чен нз процессов  материаль ног о  п рои з водс тва ,  трудовой 
деятельности.

Люд ьми  с «несчастной долей» у тюрк ов  Сибири я в л яли сь  
т а к ж е  с каз и тели,  певцы,  с каз очники.  У  я к у то в ,  например,  
екдзочинкн и песеппики-пмпровпзаторы,  неспособные к ра­
боте,  добывали себе пропитание,  «шатаясь  нз юрты в юрту».  
В ме с т е  с бедняками н работ никами- до лжниками певцы со­
с т а в ля ли  особую со циа ль ну ю г руппу неимущих,  забота о 
пропитании которых л е ж а л а  па всем народе.  Социальный 
статус  певца,  таким образом,  часто на хо ди лс я  в вопиющем 
противоречии с его талантом.  В  конце прошлого века  А.  К а ­
лаче в  так  описал исполнение героического эпоса  у  теленги-  
тов:  «После пира в ыз ва ли ,  п од та лки ва я  к у л а к а м и ,  работни­
к а ,  робкую,  невзрачную фигуру,  который о к а з а л с я  настоя­
щим поэтом.  К го з ас тави ли сесть ,  выпить ч а ш к у  а ра ки и 
дали в руки д в у ст р у нп ую б ал а ла й к у .  Первые  з в у к и  были 
робки,  неуверенны:  с л у ш а ли с ь  т оль к о гла сные  а,  у,  ы,  но 
вот он с р а з у  воод уше ви лс я ,  сбросил с себя  ш а п ку ,  кот орая 
почти вся з ак р ы в а л а  его лицо,  и запел.  Оп пел низ кой окта­
вой,  мерным темпом,  то у с и л и в а я  голос ,  то з а т и ха я  до выра­
зительног о шепот а . . .  Меня п ораз ила  в этом теленгете  ра з­
ница .между тем состояние м,  в котором он н а хо д и л ся ,  когда 
пел,  и его ж а л к и м  поистине видом в обычное время»144.

Не ус троенност ь  личной жи з ни ,  т яг о ты быта — обычные 
«попутчики» таланта .  Ол о н х ос у т  А.  Трофимов р а с с к а з ы в а л ,  
что его д я д я  — из вестный певец — «не с о ве т о ва л ему и 
единственной с воей дочери ис по лнят ь  о лонхо.  Он го во рил ,  
что т я ж е л а  участь  знаменитого певца ,  или о л о нх о с ут а .  Ои



песет па себе т я ж е л ый  груз ,  от которого дол ж р и  п о с т о я н н о  

в ы с в о бо жд а ть с я ,  нее время возникает  потребность петь.  
К р о м е  того,  нее кругом приглашают.  Нее это мешает нор­
м а л ь но м у ведению х о зя й с т в а .  И действительно,  дядя всю 
ж и з н ь  п ро ж и л  последним бедняком».  Он говорил племянни­
к у ,  что с л а в а  певца мо жет  обернуться  несчастьем.  С бол ь­
шим мастером якобы с оревн уют с я  абаасы,  которым хочется 
перепеть  его.  Онн ж е  ус т ра и ва ют  с к аз ит е л ю всево з можные 
к оз нн н неприятности 145. Х а к а с ы  приде ржив алис ь  сходных 
в з г л я до в .  Х а й д ж и  сч ит а л ся  у них «хоть и у ва ж а е мым чело­
в еком,  но с „несчастной д о л е й " . . .  Почти все они были бед­
н я ка м и ,  а т я г а  професспо нала-хайджп к исполнению по с у ­
щ е с т в у  л и ш ал а  его оседлого образа  ж и з ни » 140. Х а к а с ы  рас­
с к а з ы в а ю т ,  что х а й д ж и иногда жил и то у одного,  то у д ру ­
гого богатого чело ве к а ,  пит а яс ь  с его стола  и получая 
о дежду.

Пра вит е ли всегда стремились приблизить  к себе певцов 
и ск аз и те л ей ,  дабы подчеркнуть свою просвещенность ,  при­
в ер же нно ст ь  древним традициям.  Кое - кт о ,  вероятно,  на­
д е я л с я ,  что и на него упадет  отблеск  сл авы певца.  Т а к а я  опе­
к а  с кор е е  всего о борачи валас ь  дли поэта личной и творческой 
несвободой.  Ка чи н ск нй  с к а з ит е л ь  Т а р к ои  Т р о я к о в ,  не з а ­
ним авшийс я ни земледелием,  ни скотоводством,  так с к а з а л  
о себе:  « В с ю  свою ж из н ь  я принес в ж е р т в у  с каз ительст-  
в у»147. К а к  видим,  позиции шамана  и с к а зи т ел я  ( как  ж е р т во ­
в а те ля  и ж е р т вы  одновременно)  совпадали.

Р а с п л а ч и в а я с ь  за  свой дар,  эти люди испытывали двой­
ной гнет:  «духи» постоянно «принуждали» их к пению или 
к а мл ан и ю,  и с амо общество н у ж д а ло сь  в их у с л у г а х ,  л иша я  
п о к оя  н стабильной ж из ни.  При этом жи з нь  д ух о в н ых  л и­
деров  общества  определенным образом рег ламентиро валась .  
А л та й с к и й  я рл ыкч и,  сконцент рировавший в с в оих  р ук ах  
всю полно ту  обрядовой деят ельности,  сам был скован целым 
рядом запрет ов  п предписаний,  к а с а в ш и х с я  его образ а  ж и з ­
ни.  «Ои д ол же н  был определенным образом говорить,  х о ­
дить ,  сидеть и д а ж е  спать».  Е м у  либо не поз во л я л ос ь  зани­
м а т ь с я  охотой вообще,  либо о г ов ар и в ало сь ,  к а к и х  жив от ных  
он м о же т  добыва т ь  148. Сказ ителей и шамано в  к ол ле к ти в  
с имв оличе с к и или б у кв ал ь но  у да л ял  на периферию освоенно­
го мира.  Показателен случай,  к ог д а  старый я ку тс к ий  шаман 
ов дове в ,  «жил одиноко,  всеми покинутый,  вместе со своей 
д р я х л о й  волшебной с обакой»149.

«Отторжение» обществом шамана  нашло воплощение к а к  
в  фол ь кл о р ны х  т е к с т а х ,  так  и в атри бу та х ,  внешнем облике 
л ид ер а -и з го я .  Т у в и н с к и й  шаман,  к  примеру,  п ро в оз гл аша л :



. . . от  ро ждения  п — шпмптт, дыроватый,  голый т! одежде  на­
х о ж у с ь  л»1"11. 'Гот ж е  образ  возникает  н .хакасской заг адке :  
«Я с m 1 1 . 1  шубу из раз ных лоскутком,  которые не годились н 
рабу» (шуба шамана) .  Шаманский костюм,  игроитпо,  .может 
быть сопоставлен с iiepnoii рубахой ребенка,  кот орую кир­
ш а м ,  например,  ними м:< лоскутком.  Любо пыт но,  что х а к а ­
сы делали норную одежду .младенцу из рубахи с тари ка  1М. 
По рассказ ам информатором,  порук  ( шаманс кую шапку)  
т а к ж е  шили «из т ряпок ,  из  лоскутком» (хотя были известны 
и орпитоморфиые образцы)-  11 е о гг р е д е л е н и о с т ь 
мпешиего облика шамана ,  вероятно,  была с в я з а н а  с его по- 
граннчпостыо и стремлением быть в с е м и  с р а з  у.  Пе ­
рья и шк урки птиц,  зооморфные ук ра ше ния ,  комаиыо под­
мески,  из ображен ия костей ск ел ет а ,  детали ж е н ск о г о  к ос т ю ­
ма,  мотивы сиротства  и мнимой убогости — все это присутст­
вует в м а с к е шамана и стамит его м одни ряд с предком,  
божестном,  змерем,  птицей и человеком м о о б щ е. Особо 
отметим м этой с вяз и же н с к у ю  прическу я к у т с к и х  шаманом и 
ношение некоторыми х а к ас с к им и  шаманами бус п девичьей 
шапки — факты,  известные по этнографической литературе  
и современным полевым материалам

Иа Алтае  представителями последней жре ческой форма­
ции,  преемниками шаманом были ирлыкчп.  Г о в ор я  о внеш­
нем облике б у рх а нп ст с кп х с лу жи т е л ей ,  Л .  II.  Шерстова  упо­
минает,  что они носили в кос е  длинную широ кую ленту.  
Ша пк а  ярлыкчи «шилась  из белой кошмы п по покро ю была 
сходна  с женской шапкой,  к ней т а к ж е  пришив алис ь  две лен­
ты».  Ан а л и зи р у я  облачение ярлыкчи автор пишет,  что в ие.м 
«определенным образом шпили от ражение  идеи травестиз ма,  
присущие к а к  шаманс тву ,  так  н л а м аи зм у »103. Точно так  ж е  
тувинские  ламы носили шубы из ткани ж ел то го  цвета с от­
делкой из красного канта  п по дпоя сыва л ис ь  кра с ным ж е  
поясом.  Па вопрос,  почему кант и пояс  па л а мс кой  шубе со­
впадал с цветом отделки п пояса  ж е н с ко го  кост юма,  стари­
ки отвечали,  что ламы и женщины «имели общую судьбу».  
Но время пиршеств  и молений ла мы,  опять- таки,  сидели 
вместе с женщинами |г’ 1.

Ма с ка  из бранника  (шамана,  я рл ыкч и,  л амы) ,  противо­
п ос т а в л я я  ее носителя о к р у ж а ю щи м ,  у к а з ы в а л а  па его осо­
бую роль 155. Облик шамана  конт растировал с принятыми в 
обществе  нормами,  демонстрировал не к ую ннакомость.  По ­
с л е дн я я  в системе с оци а ль н ы х  координат з акономе рно обо­
р а ч ив ала сь  от чужденностью.  Проникновение  в сферы,  с л а ­
бо упорядоченные раз умом,  обрекало шамана  и с к а з и т е л я  
на  «неполноценность» в обыденной ж из ни ,  о бо рачи валось  пе-



в оз мо жн о с ть ю с ох ра не ни я  нормальног о облика,  быта.  Г)то 
по ущербность ,  но манифестация б о я б ы т и о с г п, кото-  
[>ая стре мится  к абсолютному воплощению н потому сродни 
инобытию.  С точки зрения традинионного общества ,  вдохпо-  
тчтпс  п безбытпость  тесно в за и мо свя за н ы,  одно состояние 
к а к  бы предполаг ает  другое  (ср. :  алг .  mr.ii, mr.tiii ‘ с к ит ат ь­
с я ,  колобро дит ь ' ;  me.unin пит ‘ шпорить  с носторш.м, вооду-  
ш е н п т ь с я ' ). С, другой стороны,  праздность  а ссоциируется  с 
немощью (алт .  пош ‘ пустой,  снободныГ!.  праздный,  д о с у ­
жий ,  дос у г ,  порожний,  слабый,  немощный’ ), что з а ст а в л я е т  
пспомипть положение  в общестне с тари ка  1Г,'\ Пезбытиость 
ша ма на ,  нодчеркипаемая в его облачении,  имеет качествен-  
но иной х а р ак те р :  он актнпно «вмешивается» в дела  небес­
ные и земные,  в ос с т а на вл ив ае т  нарушенное равновесие пли 
пре дот в ра ща ет  нарушение.  Ираида,  его а ктивнос ть  — особо­
го рода.  Она мо же т  быть наз вана «пассивной активностью»,  
т а к  к а к  ничего не преобраз ует  в мире формально,  дейст­
венно ,;’7.

« Ч у ж а к и »  обра з уют  в общестне довольно значит ель ную 
н неоднородную группу.  ( )дних приводит к «пзгоинпчеству» 
нре х од яшпй фактор — возраст  (таковы отчасти старики и 
дети) ,  д ру г и х  вытесняют на периферию общества несчастье и 
нищета,  ч ужеродно с ть .  Кще одна группа — специалисты в 
о бласти тайного знания,  так  или иначе с опр яж е нног о с их 
профессией:  к уз нецы,  повитухи,  лекари,  ремесленники 
н др.  Е с т ь  т а к ж е  люди,  образ  деят ельности которых — 
п рои з в одс тво  з п  а к о в и оперирование и м и .  Д иа па з он  их 
с а к р а л ь н о г о  мастерства  довольно широк.  В  тюркской тради­
ции С а я ио - А лт а я  среди в се во зм о жн ы х  гадателей,  прорица­
телей,  обма х пв ат е ле й и прочих «шаманс твующих» лиц наи­
более  значимы и раз работаны социальные роли шамаиа и 
с к а з и т е л я .

Нн а к о в о с т ь  обозначенных групп д але ко  не одинакова .  
Дифференциация общества по приз накам «свой — чужой»,  
«внутренний — внешний»,  «профанный — са к ра ль ный»  по ­
мещает  детей,  же нщин,  с та ри ков ,  вдовцев,  с тарых дев и с и­
рот па «ближней периферии» к у ль т у р ы .  Особое место среди 
них,  к а к  мы могли убедит ься ,  занимает  старик — едва ли 
не дре вне йша я  с о ци а л ьн а я роль,  с лияние  в которой с а к р а л ь ­
ного н профанного о с ущ ес т вл я ет с я ,  естественно,  самой 
ж и з н ь ю .  Д л я  представителей первых д в у х  групп о т м е- 
ч е п и о с т ь — еще не профессия,  а образ  жи з ни ,  к кото­
рой их приводит стечение о бст оятельств .  Их неполноцен­
ность  в большин с т ве  с л у ча е в  с в я з а н а  с тем,  что вдовец,  с и­
рота н убогий,  младенец н нищий не обладает  необходимым



минимумом хара к те рис т ик  и о р м а л ь п о г  о ч ело века .  
.')то р е альная  ущербность ,  и она помещает людей несколь ко 
« ш о к е »  нормы, принятой и обществе.  Д в е  другие  г руппы,  на­
против,  обладают и з б и т к о м свойст в  и качеств,  что 
онять-такн ставит  их в и е нормы.  Среди кузне цов ,  ремес­
леннико в  особое знание-умение у ж е  передается  нз поко ле­
ния в поколение и тем самым з а к р е п л я ет с я  наследственный 
ха р а кт е р  особого ста т ус а  ч ело века ,  ими обладающего.

Значительно более тесно с в яз а на  с  иным миром марг и­
нал! ,пая группа тех  с а к р а л ь н ы х  лиц,  д еят ельн ость  которых 
мо жет  быть к а к  созидательной,  так  и раз рушительной.  Сре­
ди них подлинными лпдерами-из гоямн я в л я ю т с я  с к ази т е л ь  
и шаман.  Обретение особого дара этими людьми еще более 
мифологизировано и носит наследственный х а р ак те р .  От ­
блеск  с и я ющи х  высот и пуг ающие тени подземелья  л о ж а т с я  
па этих людей неизгладимым клеймом.  Из бранничество обо­
рачивается мучительной неустроенностью быта.  Однако их 
аномальность  осознается  и к ак  со ци а ль н а я  н е о б х о д н- 
м о с т ь.  Ме ж д у  обществом it группой «изгоев»,  вычленяе­
мых из него,  с к л ад ыв а ют с я  отношения дополнительности 1ов. 
В  масшт абах  всего общества изгойннчество ок аз ыв ае т ся  не­
обходим!,  iM к ак  антитеза норме,  ура вн ов еши в ающа я  послед­
нюю.  Обыденность остро н у жд ае т с я  в чуде н об на р уж и­
вает его в певце,  шамане,  з н ахаре .  В .  Тэ рне р  подчеркивает:  
«пророки и х у до ж н ик и имеют склонно сть  к лиминальностн 
п м а р г ин а лы ю с т н ,  это „ пог раничные л ю д и " ,  которые со 
страстной искренностью ст ре мят ся  и з бавит ь с я  от клише,  
с в я з а н н ы х  со статусом и исполнением с о ответствующе й роли,  
войти в ж  и з н е и и м е отношения с другими л юдь ми — 
иа деле  или в воображении.  В  их произведениях  можно 
увидеть  проблески этого неис пользованного потенциала че­
ловечес тва ,  который еще не воплощен в конкретную форму и 
не зафиксирован с трукт урой» 15”. ( Р а з р я д к а  п а ш а . — Авт . ) .

Мы не имеем оснований ут в ер ж д ат ь ,  что «отмеченные» 
индивиды были чужды какой бы то ни было с т р у кт у ре  — 
в этом сл уча е  ни шаманство ,  ни с к аз п т е л ь ст в о  не смогли бы 
оформиться к ак  традиция.  Ве р о я тн о ,  можно говорить лишь 
о тенденции к закре плению,  фиксации п е р е х о д н ы х  
состояний,  их намеренному подчеркиванию.  В  целом ж е  для  
традиционного общества  х а р ак те рн а  с ит уа ция ,  ког да  само 
нарушение нормы приобретает с и л у  закона .

Ма рг ина л ьные  личности,  свободные от многих прав  и о б я­
занностей р я до в ы х  членов  общества ,  ре а лизуют  себя  в т вор­
честве ,  рит уале .  Поле их деятельности — это невоз деланная  
целина,  окраина ,  на которой,  по в ы ра же ни ю  К.  Ле вп- Ст ро -



га ,  «из ощряется»  рит уал .  Объект ивно их де ят ель н ос т ь  отра­
ж а е т  с тремление преодолеть ун ыл ую предопределенность 
з емног о бытия.  В  целом,  вероятно,  наличие нормы и ано ма­
лии д елает  ре а ль но с т ь ю единство общества ,  немыслимое без 
моментов внутреннего противоречия.  Те м самым прог рамми­
р у ет е »  спосо бност ь  общества к раз вит ию,  поддержанию 
с л о ж н о г о  р авновесия  сил п интересов.  Подчеркивая от.тпч- 
ность  маргиналом,  общество — вольно или невольно — 
у т в е р ж д а ет  ценность н о р м а л ь н о г о человека ,  ради 
кот оро го ,  собственно,  и звучит бубен шамана ,  льется  песни 
с к а з н т е л я .

Т Р У Д  И И Г Р А

При всей у словност и раз деления  профаннон и с акраль ной 
сфер в мнфоноатпческой традиции н е л ьз я  не видеть,  что 
т юрки Юж н о й  Сибири,  остро о щуща я экстраординарность  
с во их  «избранником»,  пытались  решить вопрос о соотноше­
нии н о р м ы н отклонений от нее.  1)та норма,  будучи з а л о­
гом стабильности общества ,  определялась ,  по с у ще с т в у ,  обще­
ч еловеческими идеалами.  Статус полноправного члена рода 
п редпо лаг ал  его физическое и моральное здоровье ,  мате­
риальное  и семейное благополучие ,  со циа л ьну ю п трудовую 
а кт ивнос ть .

Ко нце п ция  труда — основной формы жиз недеятельности 
ч ело ве к а ,  способа его взаимодейс твия с. природой и общест­
вом — была одной нз доминант мироощущения lli0. Пыт а яс ь  
о с мыс л ит ь  п р ео б ра з у ющу ю,  с оз идат е ль ную с ущност ь  т рудо­
вых процессо в ,  общественное сознание п ор о жд ало  косми­
ческие  образ ы творцов .  Б л а г о д а р я  их изобретательности н 
«профессиональным навыкам» в из начальные времена с оз да ­
в а ло с ь  я кобы все сущее.  Земной ниостастыо или из бранни­
ками в ер х о в ны х б о ж е с т в — хранителей тайн мастерства  — 
я в л я л и с ь  пе т оль к о шаманы и с к ази т е л и,  но т а к ж е  кузнецы,  
плотппкн и другие и ск ус н ые  ремес ленники,  знатоки своего 
дела.  Их  деят ель н о с т ь ,  к а к  и все ос таль ные значимые т рудо­
вые процессы,  была причастна к  сферам с а к ра л ьн о го .  В  ри­
т у а л а х  п к а мл а н и я х ,  с о пр о во ж д а вш и х начало охотничьего 
п ром ыс ла  и перекочевки,  строительст во  аила и кат ань е  вой­
л о к а ,  в ы г о н к у  первой а ра ки п сбор ке др ов ых  ор ехов ,  сти­
р а л а с ь  грань  м е жд у  орудийной и знаково й д еят ельн ость ю 
(хот я  полного их с ли я ни я  н не могло произойти) .

С т р емя сь  в оз вы с и т ь  т руд  до ур ов ня  с а к р а л ь н ы х  цен­
ностей,  уво дя  родословную мастеров  своег о  дела в мир б о­
ж е с т в ,  общество в то ж е  время воспринимало труд к ак  во-



площеине бренного,  земного бытия,  столь  отличного от с в о­
бодного творчества  богоп.  Мпфопоэтнческая  традиция и с к а ­
ла альт е рнат иву  рутинной,  однообразной деятельности.

И р и т уа л мю -о б р я до в о й  практике  т ю рк о- мо нг оль с кн х  н а ­
родом Сибири [) а б о т а пррдставала не т оль к о к а к  удел,  
но и к ак  в а жн е й ша я  .характеристика обитателей срединного 
мира.  Не с лучайно,  по представлениям тувинцев ,  когда  
умерший на сорок девятый день «отделялся»  от солнечного 
мира,  шаман вел с ним такой раз говор:

Не возп рлщайсн и родным, по во зв р а щ а й ся  и св етл ом у  ли р у ,  
ж п в п  там, куда  у в п м .  Т во й  крик, смех нам не н уж ен .  У тебя иод со л н ­
цем д е л о н с. ч (‘ .ч л о. У тебя пег дн я, хоти ты стоиш ь под солнцем. 
Х о т я  Ti.i перед моими глааамн б егаеш ь по зе м ле ,  но сл едов  на земле 
не оставляеш ь. П рощ айся со  светлым миром, не в о зв р а щ а й ся  сю да, 
н икого  не забирай. Т ы  н уж ен  т о л ьк о  Э р л п к у ,  твои д р у з ь я  — черти, 
ты сам у ж е  черт.1'11

Очевидно,  бытие умершего при всей его нропределрн- 
ностп понималось ,  кроме прочего,  к ак  отсутствие в том мире 
работы,  труда ( - воспроизводства) .  II если иногда встре­
чаются  упоминания о стадах  скота  у умерших,  их п о д р а ж а ­
нии земной жи з ни ,  то это,  вероятно,  следует  р ассматривать  
ка к  своег о  рода «непоследовательность» традиционного с о­
знания ,  пытающегося  моделировать  о т р и ц а н и е ж и з ­
ни,  но ис х одящег о  из ее ре а ль ных  х арактррпстик .  В  це­
лом ж р  пребывание во в ладениях  Орлика р исует ся  к а к  не­
кое безысходное,  без ре зуль татное  состояние.  Т а м  нет места 
пребыванию,  изменению,  активнос ти,  а сле дова т ель н о,  и т р у ­
ду lli2. Поэтому орудия производс тва  н детали быта в н и ж ­
нем миро — скорее  декорации призрачной «реальности»,  
н р ж р .т р  пррдмрты первой необходимости.  Отметим т а к ж е ,  что 
лишение покойника «подвижности» ( с вя з ы ва ни е  рук  и ног) ,  
преднамеренная порча пог ребального инвентаря не т оль к о 
демонстрируют «зеркальность»  иного мира ( сломанное здесь 
- целое т а м),  но и о т ра ж а ю т  представления  о н с д е я-  

т е л ь п о с т и умерших .  В  поздней шаманс кой традиции 
нижний мир знает лишь  одного «труженппка».  Ито сам Эрлик,  
хозяин подземной кузницы.  Однако его акт ив нос ть  — пере­
вернутое от ражение  активности бывше го сотворца  мира.

Груд к а к  форма жиз недеят ель ност и обладал в г л а з а х  
традиционного общества  без условной ценностью.  Д и д ак т и ­
ка южно -с ибирс ког о фольклора  у тв ер жд ае т  необходимость 
труда к а к  одну из нра вс т в енных  заповедей:  «Тот человек 
ценен,  кто с молоду работ ать  привык»;  « Б уд еш ь  вперед дви­
г ат ься  — горы одолеешь,  а сиднем сидеть — ничего,  кроме 
я мы своей,  не увидишь» (алтайцы) ;  «У т рудолюбиво го  чело-



пока д р т п  пе голодают»;  « Хо ро ш е г о копя  по т а г у  узнают,  
х о рошег о х о зя ин а  но работе видят» ( ха ка с ы) ;  «V работя­
щего руки хороши,  у бездельника я зы к  хорош»1"1' (шорны).  
О дн а к о т и п и з а ц и я  труда с о четалась  с представлениями о 
его т я г о с т и, оГ>ррмрпптрл F.нос т н . Одним и тем : i;i* глопо.м 
i’/i <■/>/) м тюркски\ я з ы к а х  обозначались  понятии ' груд
и ‘ томле ние ,  мучение,  позор,  кручина ,  с к у к а ,  тоска . (' .лоно 
jo6o.i (j(i6iu, j(i6n.') имело смысл ‘ т р у д ’ , ' б о л е з н ь ' ,  изнемо­
ж е н и е ' ,  куч — ‘ с ила ,  мощь,  усилие,  сильный,  мощный,  
а кроме того,  ‘ труд,  трудный,  т я го с т н ы й ' 1"'1.

15 со ответствии с логикой мифологического сознания т р у ­
ду  обитателей земли п рот ивопоставляет ся  способ с уще с т в о­
в ания .  де ят ель н ос т ь  обитателей иного мира.  Х а р а к т е р е н  в 
атом отношении диалог  м е жд у телеутским шаманом и д у х а ­
ми.  15о время к амл ания  шаман отстал в пути.  Д у х и ,  недо­
в оль ные  з а д е р ж к о й ,  кричат ему;

A . i a i i ,  а л а н ,  a . i a i i  к а м !
Ж д ал и ,  ж д а л и ,  за ж д а л и с ь '
( О т  н е ч е г о  д е л а т ь )  х н о с т  с о р о к и  л о б р е з а л !
Ч ер н у ю  зе млю , что ли. тм рил?
Т ве р д о е  дерево, что ли.  тм тесал?

Шаман опра в дыв ае т с я  и просит не сердитьс я  на него:

Ч е р н у ю  зем лю  я не рыл,
Т в е р д о е  дерево  я не тесал,
Л ю д е н ,  ж и в у щ и х  под месяцем,
Ж а л к о  б ы л о  о ставить 105.

Процитированный от рывок ,  вероятно,  я в л я е т с я  в с та в ­
ным , 'шнзодом, с помощью кот орого шаманы «раз ряжали »  
о б с т а н о в ку  к а мл ан и я ,  привносили в нее элементы т е а тр аль ­
ности.  О дн а к о весьма пок аз ат е ль но ,  к а к  шаман реагирует  
на предполо жени е  д у х о в ,  что он з а н има лс я  на земле т р у- 
д о м.  Р або та ,  к ак  следует  из конт екста ,  явно по к .лицу че­
л о в е к у ,  с в я з а н н о м у  с с а к ра л ьн ы м и  сферами.  Отг олос ки по­
добных представлений с о хр а н и л ис ь  в народном сознании 
ев ро п ей с к ог о  с р е д не в ек ов ья ,  где,  по мнению Л.  Я .  Г у р е в и ­
ча,  «безгрешное состояние ,  к а к  и пребывание его (челове­
к а . — А в т . )  вблизи бога,  не предполаг ало  труда» ’ 110.

А к це н ти р о ва нн а я  б е з б ы т н о с т ь — вот состояние ,  
с оз в уч но е  иному миру,  будь то несовершенный мир Ирлпка 
или с ия ющ ие  небеса У л ь г е н я .  Со всей очевидностью :>то про­
я в л я е т с я  во в з г л я д а х  у нг и нс к их  бу ря т на посмертное с у ­
щ ес т в ов ан и е .  Они,  к а к  писал I I .  М.  Х а н г а л о в ,  «верят,  что 
души по к ойник ов  в стране  д у х ов  ж ив у т ,  к ак  ж и в ые  люди 
иа этом свете ;  они х одя т  там в том самом одеянии,  в кото­



ром Пыли похоронены покойники,  рядят иа том гамом копе 
и г той самой сбруей.  Д у х и  ведут никл не праздную я;изпг, :  
они пе работают,  к ак  жпные л к 1ди. Они устраивают своп ве­
черинки и г у л я н ь я ,  но время которых п ля шу т б ог ат ырс кую 
п ля с к у  , , \ а т а р \ а "  и пьют вино и тарасун.  l ice :>то духи де­
ла ют  по'п.ю,  а к утру перестают»1117.

Итак,  способ с у ще с тв ов ан и я ,  альтернат ивный че ло ве ­
ческому,  с в я з а н  пе с трудом,  а с иной д еят ельн ость ю.  15 ми­
ровоззрении тюрк ов  Юж н о й  Сибири ее э кви валенто м в ы с т у ­
пает и г р а.  Что стоит л а этой категорией?

«Игрища»,  «игры» (оиын, oiinonp ’и г р а ’ в современном 
алтайском я з ы к е  1118) фигурируют в опис аниях царства  Эрлп-  
ка .  О т п р а в л я я с ь  туда,  алтайские  шаманы будто бы встреча­
ли па своем пути многочисленные препятствия .  И среди них:

Чормап дорога, но которой с к а ч у т  старцы;
Ч ер п а я  игра, иа которой б ы в аю т  старцы;
Ч ер но е игрище, трепетное;
Квадратное чугунное ly u n o ;
I дшщенпан,  четы рех  у голыши паконапьия.

Пятое  но счету препятствие:

1» лчающесся, бью щ ее ся ;
1!ертлннор. ко л е 'п ю щ ее сн ;
И ы л м ш п  Чер ный Ппхрь ;
К и п ящ ее  Ч ер но е Опсро;
Кипящ ий Черный Ад;
Деннть адекпч ступеней;
И грище деннти ветров.

Определение «играющие» н равной степени ис по ль з уе т с я  при 
описании мифологических п ерсо нажей,  н а с ел яю щи х  к аж д ый  
и з  трех миров.  Увлеченно с л уш а ют  с к а з к и  и иг рают в карты 
таг ези,  прои г рыв ая  друг  д ру г у  и охотникам л ес ны х зверей.  
И г ра ют  на небесных «перекатах» дух и.  «На т я ж е л ы х  сомах  
играющие»,  «па вершине семи жердей имеющая иг ру  семи 
радостей», — так  обращались  шаманы к 27 дух ам земного 
пути или к х оз я йк е  огня.  Т е  ж е  формулы з вуча ли во время 
п риз ывания  двенадцати д ух о в ,  з ан имающих раз личные слои 
в ерхнег о  мира.  Т ел еу т ск и й  шаман так  р а з во ра чи ва л нх х а ­
рактеристики:

Н а  пятнадцатый т.игп.г наступающий,
11а пятнадцатом сл ое пеоа имеющий 

место игры,
О т ц а  моего Б у р х а н а  ч и сты е девицы,
О т ц а  моего  В у р х а и а  г л у п ы е де вицы,
Н а  двен адцать  качелей  ногой наступившие,
Н а  шестнадцатом слое пеба имеющие игру;



Д с п и п .  качелей качающие,
П а  дгиити .кгрдих имеющие игру,
П а  семь качелей iinriiii наступаю щие,
П а  семи п;ордн\ имеющие игру.. .
П а  п и ч ' п ы  щ агы п  T a i m . i  наступаю щ ая.
П а  шестнад цатом c . i o c  i i r /i a  пмечищии .место и гр ы ,
Н а л  и иергм iviana.
М а т ь  мпп, f m ia r u i i  У.тьпчп.!

С б л и ж а я с ь  с качанием (рацио как  и с нихром,  враще-  
нием.  перекрестком,  радугой,  кипением) ,  ит-ра в с а кр а ль н ы х  
т е кс та х  с т а н ов и ла с ь  семантическим аналог ом зыбкой пе- 
устойчимостн,  изменчивости,  т. е.  своеобразной характе рис-  
TiiKoii иного мира.

1>ез сомнения ,  м i.i недооцениваем роль игры н традпциоп-  
ной картнме мира с а я но - а л та йс к и х  тюрков .  Остро ощуща я 
п ри н ц ип иа л ьн у ю непрагматнчноеть  и бескорыстие этого 
пнда деят е . тыюсти.  мпфопоэтнческоо сознание превращало 
п г р у в антитезу  орудийной,  трудопой деятельности с ее 
но рма т ив нос ть ю н же с т кими целевыми у становками.  К го 
к онцепция игры не св од ила сь  к современным представ­
ле н и я м о ней л иш ь  к ак  о способе су ще с т в ов ания  ребенка,  
с в ое г о рода тренинге перед вступлением в сферу трудовой 
д еят ельности.  Архаичное общество,  бесспорно,  ян а/m и э т о т  

а сп ек т игры,  что пе иск люча л о расширительного подхода 
к ее то/i кованию.

К а к  вопло щение  безбытпости игра одновременно отри­
цала  обычную моде/iь поведении,  у за ко не нную повседнев­
ной д ействительностью.  Поэтому характе ристики иг рающих 
х о з я е в  тайгн,  обитателей п п ж ш т о  .мира, л е жа л и к ак  6 e,i 
в п е этнкп л юд ск о го  сообщества .  С точки зрения здравого 
с м ы с л а  они квалифициро вались  как  распущенность ,  бесстыд­
ство.  Именно так  х а р а к т е р и з у ю т с я  «бесстыдные» дочери 
Э рл п к а ,  з а в л е ка ю щ ие  на свое  л о ж е  шамана 1?0. К явлениям 
того ж е  п ор я дк а от нос ятс я  «брачные» отношения .между 
ох отником и х о зя й к о й  тайгн.  Ото «игра»,  с имв ол ик а которой 
о т сылае т  нас к идее природного плодородия.  Х а р а к т е р е н  
л ек си ч ес к ий  к омпле кс ,  св яз ан н ый  с понятием игры.  Здесь  
пр е ж д е всего с ледует  у помянут ь  такие термины,  как :  о'шакла 
(бараб. )  ‘быть  днкпм,  битьс я ,  с тат ь  на д ы б ы ’ ; пйуи ( як уг . )  ‘ша­
м а н ’ 171.

В  последних примерах акцентируется  «природный» а с ­
пект  иг ровой темы.  Ото — дикое,  встающее на дыбы ж и в о т ­
ное,  р ы с к а ющ и й жеребец.  М о жн о полагать ,  что в я зы ке  с о ­
х р а н и л и с ь  от голос ки древних р ит уалов  — игр,  с в яз а нн ы х  
с  приобщением к природному плодородию,  воплощенному



н животном (чаще всего — и коне) .  Де й с т ви т е л ьно ,  зтно-  
графин к>vI; 1 1 (»-<• 1 1 Г>пр<■ к 1 1  х тюркпи,  я кут ок  н бурят  знает  при­
меры подобных рнтуа.юн.  Пот к а к  проходил у я к ут о к  обряд 
вызывании половой страсти ( джалын) .  Получив  у богини 
земли д жа лы н,  шаман начинал «с конским р ж а н и е м. . .  кру-  
; кп т 1 ,си». Собравшие ся  жен щин ы неожиданно начинали 
р ж а ть  по-конски,  на бра с ыв алис ь  па шамана ,  «делали над ним 

. 1  юбострастиые д ви ж ен и я  (oiii/in/ кибипгнхт бараллпра юсю)ч н 
валили шамаиа на землю.  Итон начиналось  «взятием от земли 
п о д о к о н  страсти для люден и скот а ,  или низведением силы ра з­
множении».  Обряд  проводился ночью,  и многие у ва жа е м ы е  
женщины не принимали к нем участия,  так к ак  общественное 
мнение к поздней народной традиции оценивало его двойст­
венно К я к у т с к ом у  обряду был близо к  по символике  
один из зпизодов  алтайской свадьбы — «игры кобылицы 
п жеребенка» ,  описанный A.  II .  Шатиновой:

Ни одним сведениям, н нрм у ч аст в ов ал о  четы ре человека : три м у ж ­
чины и ж ен щ ин а. В о к р у г  горящего очага  б ег ал а .  см а зы в а я  маслом 
или ж иром h i  1 .1 : it и if круг аила, ж ен щ и н а .  .ia  ncsi бегали м у ж чин ы , и ю- 
б р а ж а ю щ и е ж еребцов , они п одра ж а ли  конскому рж ани ю  п делали 
зр отпческие д в и ж ени я.  По другим со общениям, и атом обряде у ч а ст ­
вовали трое: двое муж чин  и ж ен щ и н а .  Д ей ств у ю щ и е ли ца обегали очаг 
три pa.ia. I'im i и mioii вариант:  в ок ру г  очага  б о г а т а  одна 'женщи­
на — сн о х а  ж е н и х а ,  а ж еребца и зоб р а ж ал плем янник ж е н и х а .  К о б ы ­
лиц могли и зо б р аж а ть  ж ен щ ин ы , зап ле та в ш и е косы невесте.  Ж е р еб ­
цов и зоб раж али  н те м яп п ш ; п брат ж е н и х а 1"1.

l i  зтот ж е  ряд  следует  поместить н старинны!!  обряд нспра-  
шпкання плодородия у кумаидпнцен — «коча-кан».  В  нем 
ч ело век ,  надевший берестяную м а с к у К о ч а- ка н а ,  из о бр а жа л  
р ыскающего  жеребца ,  «передающего» участникам обряда 
свою плодородную силу .  У шорцев п челканцев  «Кочпганом» 
называли сына У л ы е н я  и жер твенного  к оня ,  предназначен­
ного небесному бож е с т ву .  Считалос ь ,  что Ул ьг е и ь  временно 
посылает  его па землю,  а потом требует вернуть.  В о  время 
к амл ания  присутст вующие члены рода вырезали из бересты 
м ас к у,  а из топкой березки — посо х ,  из об ра жа ющий фалл 
же р ебца .  I! тот момент,  когда шаман,  якобы п у те ше с т в ую­
щий по тайге,  упоминает об увиденных им с ледах  соболя ,  
«присутствующие по очереди надевают па лицо ма с к у и с а ­
д ят с я  верхом па п а лк у ,  р а з ы г р ы в ая  . . к о ч и г а и " — магическое  
действо,  направленное на увеличение плодородия среди с о­
болей,  с а м ы х  цепных пушных зверей в тайге.  Д е й с тв о  пре­
в ра ща е тс я  в своег о  рода иг ру  — бегают друг  за  другом,  
кричат,  в ырывают ма ску  и п а л к у  — к аж д ый  хочет д ля  себя  
удачной охоты па со боля .  Считается,  что со боль  нахо ди тся  
и непосредственном ведении У л ы е н я  и он посылает  атнх



з верей приобщенному к ппм таким способом охотнику»171.
К а к  видим,  игра ст а н ов ила сь  способом приобщения чело­

в ек а  к бе з уде ржном поро ждающей силе природы.  I h c пер­
с о н а ж и  игры (н том числе «главный играющий» среди них -  
шаман)  н с и л у  своей близости к боже с т вам обладали пеобы- 
ч itfiиoii творческой и плодородной потенцией,  которые были 
нераз дельны для  иосите.тей архаично го  с о знания.  Рождение 
п оэти чес ког о ,  позщ.ппепного слона и рождение жипого с у ­
ще с т в а  I! этой традиции с у ть  проявлен ия  способности к игре- 
р и т у а л у .  Пон имаема»  к ак  квинтэссенция ритуального по­
ведении игра с т и ра ла  грани между дозволенным и недозво­
л енным,  м е жд у  куль ту рой и дикость ю,  м е жд у человеком,  
жив от ным и б ожество м 17:\ Е стественно ,  что игра,  с вяз ан н а »  
с удалением от норм к уль ту ры,  предполаг ала  попытку в оз ­
в ы си т ь с я  до б ож е с т в а .  По одновременно она с тавила иг раю­
щего и пол ож е ние  п зг оя .  отщепенца (ср.  с лова  персонажа 
к умандннскон мистерии:  «Я.  оборвыш,  с в ященный Коча ! »)17'1.

А рх а ичные  представления  о вненорматпвностн,  «вне- 
моральности» игры,  ныне во многом утратившие свой смысл,  
п р о д о л ж а ю т фиксировать ся  в я зы к е .  J5 тюр к ск ой лексике  
от г л аг о л ьно е  производное ойун (ойын) пин помимо ос новно­
го значения ‘ и г р а ’ имеет т а к ж е  смысл:  ’обман,  плут овство ,  
коз пн,  интриги'  ( тур. ,  а зе рб. ,  кр.  татар . ) ;  форма oiitan , и з ­
ве с т ная  в ю жно -с иб ир с к их  д и але к та х,  ‘де т с к ая  иг рушка,  
иг ра ющи й,  н л я с у п ’ , а т а к ж е  ‘д у р а к ’ ( джаг ат . ) ;  о1наклык 
( крым. ,  осман. )  ‘ иг ривость ,  р е з в о с ть ’ п вместе с тем ‘дер­
зость ,  непос тоянст во ,  обман' :  nitiac ( кнрг . ,  сагай ,  койб.)  
•блудинчать (вместе иг ра ть ) ' ;  пйпаш  ‘ блуд,  р а с п у т с т в о ’ ; 
оиножы  ‘ н а л о ж н и ц а 177.

П он я т и я  «внеморальность» ,  «противоправность»,  «непо­
стоянство» ,  но вместе с тем «свобода»,  «веселье» в ритуале-  
игре с п ле т а л ис ь  в единый семантический уз ел .  Среди т у ­
винцев еще в начале  в X X .  был известен праздник ойту- 
лааш .  Он пр е д ст а вл ял  собой добрачные игры молодежи,  
в кот орых  с ни мали с ь  многие половые  запреты,  и,  по мнению 
ис с ле дов ат е ле й,  носил инициационный хар а к те р .  Иг ры,  как  
п р ав ило ,  собирали жит елей н е с к оль ки х а а л ов  — юношей 
п д е ву ше к  начиная с  15 — 1 G-летнего в оз р ас та ,  хо ло ст ых  м у ж ­
чин п н е з а м у ж н и х  же нщин.  Пор ядок  и время  проведения 
т а к и х  игр были строго  определены.

И х  у ст ра и в ал и после  во з в ра ще ния  скот оводов  с летовок  
в долину Х е м ч и к а .  При этом конец очередного х озя йс т в ен ­
ного ц и кл а  с овпадал  с пиковой отметкой на кривой природ­
н ых  ритмов:  ой т у ла а ш п ри у ро чи в ал ся  к осеннему полно­
л унию н прох одил в ночь на 15-е число.  Этот временный от­



рез ок был наиболее подходящим,  по представлениям саяпо-  
ii.iiaiic-Kих тюрк ов ,  для  проведения подобных праяднпков-  
1 1  г|». На хо д яс ь  между молодым и старым месяцем,  ме жд у 
рождением н смертью,  он заключал  и себе воз м ожно с т ь  пере­
мен. Изменчивость ,  переходность  я ил ял псь свойством ос е­
ни п i;ai;  нельая лучше соответствовали атмосфере игры.

О предстоящем событии мо ло де ж ь  о по ве ща ла сь  пением 
специаль ных частушек,  и которых были н такие  слана:

I! л у н н у ю  ini'll, пятнадцатого  числа 
Д а и а п т с  поиграем пдоио.м..
Д си у ш к и  n:i ондарон
Нее ли есть ,  адороны ли  опп?
Н лу н ну ю  ио'п. пн 1 падцатого числа 
Д а н а н т е  попграсм, п оагсол пч ся .
II:i корня т а льн и ка  на острове 
Д а в а й т е  сделаем пюор ( ду дку ) .178

1! назначенный час и условленном месте собирались  участ­
ники празднества ,  р а з ж и га л и костры,  пели песни,  с о ревн о­
ва лис ь  н с м е к ал к е  и остроумии,  играли на дуд ка х н вар­
га на х.  Обяз ательной частью ойт у ла аша  были игры:  чинчи 
чажырпр  ‘спря та т ь  б у си н к и ’ ; аржыыл кагар  ‘игра с п ла т ­
ком' :  окну гуртур  ‘ пу ск ат ь  с т р е л у ’ и т.  д.  Б о л ь ш о е  место 
отводилось  и иным развлечениям.  Среди них ак-ы.чш 
‘белая  п а л о ч ка ’ , скачки при лунном свете на б ы ка х  без  се ­
дел (последние можно сопоставить  с «принятым» в нижнем 
мире обычае ездить на б ык ах ) .  Иг ра вшие  де лилис ь  на две 
партии,  причем родные братья  н сестры обычно входили 
в одну г руппу.  Иг ры с о пр о во жд а ли с ь  у х а ж и в а н и я м и ,  
а по их окончании к аж д ый  юноша с т а р а л с я  увез ти с собою 
в степь п он р ави в шу юс я  ему д ев у ш к у .  Обычай не п о з во л я л  
девушке  п репятствовать  близости,  а тем более ж а л о в а т ь с я  
родственникам пли в лас т ям.  Общественное мнение весьма 
снисходительно относилось  к рождению внебрачных детей.  
После з ам у ж е с т в а  они воспитывались  родителями молодой 
женщины.  С молчаливого  одобрения общества  участники 
игр «посягали» не т оль к о на мораль ные устоп,  но п на осно­
ву основ — имущественное право.  К месту ночных игр не­
которые молодые люди п ри е з жа л и,  например,  на «украден­
ных» л о ш а д я х .  Спустя  не с к оль ко  дней их обычно о т пу ск а­
ли,  н онн в оз в р а щ ал и сь  к своим зако нным в ла де ль ца м 17Э.

Вре ме нно  у пр а з дн я я официальные запрет ы и привиле ­
гии,  игра к ак  бы в зл а мы ва л а  непреодолимые в обыденной 
ж и з ни  имущественные и социальные запреты,  у т в е р ж д а л а  
атмосферу в ес е л ь я ,  фамильярнос ти,  в о л ь н о с  т н,  с т о ль  
х а р а к т е р н у ю  д ля  рит уа ло в- пр аз д ни к ов  ю ж н о - с пб п рс к н х



т юр к ов .  Одппм па наиболее з н а чи т рл ыш х  событий такого 
рода у тунипцен было новогоднее т ор ж е с т в о ииичш, смысл 
кот оро го  СВОДИЛСЯ КО псробщрму ОЧ111ЦРИ11К) II ООПОПЛРПИЮ. 
В  ходе п раздника  с м е ща л ис ь  акцепты в iipnin.i4iioii системе 
ценностей.  Осо бым уважением при проведении праздника,  
на ря ду  с руководителями ритуала и глубокими стариками,  
п о л ь з о в а л и с ь  п ас ту хи ,  обыкновенно занимающие нижние 
ступени социальной лестницы.  Им в сумки для новорожден­
ных я гн я т  клали кус ки мяса  от к аждой юрты.  Ксли пастух 
подходил к месту пронедення игр,  он мог,  не истуная в борь-  
бу,  выбирать  себе лучший приз 18и.

В  иг ровом общении временно с липались ,  по иыражрнню 
М.  М.  Б а х т и н а ,  идрально-утопичрское н реальное начала 181. 
«В эти д н и , — замечает  Г .  I I .  Ку рба тс к нн — исследователь 
т у в ин с к и х  п р а зд н нк о п, — к а к  будто исчезали различия м е ж ­
ду бедными и богатыми — самые знатные и богатые люди 
у дос т аивали посещением юрты последних бедняков ,  а бог а­
тый принимал бедняка  весьма радушно,  гостеприимно,  как  
н вс е х  в своей юрте».  Праз дник,  будучи,  быть может,  и л л ю ­
зорным преодолением с о циального  от чуждения ,  по з во ля л 
к а ж  д о м у ощутить себя  равноправным членом родо­
вого  со общества .  По непнсаниому з ако ну ,  с уще с т в ов авше му  
среди ту винце в,  неимущий арат ,  гот ов яс ь  к ш а г а а ,  мог 
с достоинством,  не про т яг ива я  руки,  не к л а н я я с ь ,  просить 
милос тыню:  «Я бедный человек,  у меня много детей,  ж и в у  
в б ол ьшо й н у ж д е ,  прошу мясо,  масло,  шкуру».  Обычно 
с ним ох отно делилис ь .  С у ще с т в ов ало  на этот счет речение:  
Дилээтш алыр  ' Ч т о  попросил,  то в о з ь м е ш ь ' 18'2.

Иг ра ,  га рм о н и з ир у я,  пусть  д аж е  временно,  отношения 
в к о л л е кт и в е ,  обладала  дидактическим и пс ихо терапевти­
ческим эффектом.  С о зд ава я  атмосферу в е се л ья ,  творческой 
ра с к ова нн ос т и,  она была не т оль к о с о ставной частью празд­
ни к а ,  но в ы р а ж а л а  его с у щ п о с т  ь,  будь то календарный 
обряд,  же р т вопр иноше ние  п окро вит елям рода или свадеб­
на я  церемония.  Смысл последней,  в частности,  однозначно 
с в о д ил с я  к  игре — к а к  это следует  из  обращения сватов  
к родственникам невесты у телеутон с.  Черта :

Б а б к и  зв ер я  со х а то го .
Б р о с а я  др у г  в дру га ,  поиграем (uinnju.irioii)\
В с е  молодые собрав ш и сь ,
В е с е л я с ь  вместе, поиграем!
Б а б к и  зв ер я  ко зла ,
Н а  р у к а х  ка та я  вместе, поиграем!
В с е  х о р о ш о  собрав ш и сь ,
П п я  вместе ,  п ои гра ем !1"3



Д р а м ат у рг ия  свадьбы,  к ак  и в с я к о г о  переходного рн- 
т ><i.Iа , в конечном итого определилась  перенесением исход-  
1 1 с»i т ситуации м 1 |фич(*ского нер пот но рения и де йс т вит е ль­
ность,  современную данному родовому колл ек тив у.  В  рам­
ках праздника игра с л у жи л а  методом решения важной з а ­
дачи,  Временно упраздняй обыденное,  с т а в я  к у л ь ту р у  на 
опасную грань,  за которой ощу ща ло сь  дыхание  ха о са ,  игра 
в то ж е  время готовила почву для восстановления  ра в нов е ­
сия.  Дв уе дин а я  с ущност ь  игры — от рицающая и с оз и д аю­
щая одновременно — отчетливо про я в л я е тс я  в элементах 
соперничества ,  противоборства ,  соревнователь ност и,  при­
с у тс т ву ющ их  МО т оль к о в спортивных,  но и в поэтических,  
му з ы ка ль ны х с о с т яз ан и я х .  Показ ательна  в этом смысле 
игра в заг адки,  сведения о которой запис аны К.  Е .  У к а -  
чпной в Онг удайско м районе Горно - Алтайс кой АО.

Игры проводились з и м н и м и  вечерами, после окончании дневных 
работ но х озяй ств у .  Т) аиле собирались дети, м о ло деж ь  и в зрослы е 
(из одной деревни или, к а к  раньш е б ы в а л о — и» т р ех-чегы рех  о к ­
рестных урочищ)» З а га д к и  на вечерах начинали н агадывать старшие 
но подрасту люди, п редлагая  к аж дом у  три — п ять  зага док .  Н ео тга-  
дашпего  у словно  продавал и стари ку, ст ар у х е ,  лентяи», «словом , и<? со ­
всем полноценным и ж и зн и  людям». При итач деву ш к у  обычно «про- 
дапали» стари ку,  а юношу —  стару хе. Кедущий игру в «загадки »,  
подводи проигравш его  к «покупатели)),  громко в ы кри кива ет :  « Д ь яа д а н  
(Дедуш ка)! Что Пам нужно? Д л я  воротника ры ж у ю  лисицу или в о зь ­
мете н еразгадавш ую  за г а д к у  красн ощ екую  Д ь а л к у ? »

Старик, п осту кивая посохом , говорит:
— З ачем мне. стари ку, р ы ж у ю  ли си цу для воротника? П озьм у -к а  

красн ощ екую  Д ь а л к у .  Из головы ее сделаю котел,  из г ла з  — чу гун ,  
из ушей — туткуш  (держ ал ку  для вы та ски ва н и я  с  огня горяч его  к а ­
за на) . и) р у к —  к о ж е м я л к у ,  из ног — ко стыли, из ребер — к р ы ш к у  
для к азан а,  внутренним жиром покрою аил, из ж е л у д к а  —  кап (к о ­
ж а н ы й  со суд),  из печени — подуш ку, из тонких ки ш о к сделаю  аркан ,  
н т. д. и т. п.

Г» конце вечгра ведущий о бязательн о со общал неотгадавшему з н а ­
чение всех загадок-. 1’ о время игры разреш ал ось  сп росить  у ведущ его  
помощи, за д а н ,  наводящий вопрос:  <<( >ду|цевюнный предмет или нет? 
Н аходится  он в доме или нег?»1*'1

К.  К. Ука чипа  совершенно с пра ве длив о считает,  что 
«вечера загадок» раз вивали у присутст вующих на блюда т е ль ­
ность,  внимание,  имели определенные воспитательные цели.  
Однако в этой игре мо жно раз личить отголоски древнего 
обрядового действа — инс ценировки а кт а  первотворенпя ,  
что с о ве р ша л ос ь  па рубе же  старо го  и нового года.  Кроме 
того,  со став  и взаимоотношении участнико в  в ыз ыв а ют  а с с о ­
циации с инициационными обрядами.

Иг ра  в заг адки,  унив ерс а ль на я  в куль ту ре  человечества ,  
в данном сл уча е  стро илась  но принципу с ловесно го  поединка



мо ло де ж и н старпкоп (нового и старого ,  рождении и смерти).  
Ома а пе лли р ов а ла  к иерархическому устройству мири. Про­
т ивос тоящие и диалоге-обмене вопросами и ответами стороны 
«расчленяли» первоначалI .но единый мир,  а затем,  путем 
о т ождествле нии элементов  макро-  и микрокосма  (в том чис­
ле  «анатомической» и «архитектурной» модели)  синтезиро­
вали с ю  в новом качестве .  Конец состязании -  зто восста­
новление гармонии:  неудачнику с ообщалис ь  ответы и игра 
з а к а п ч ив ал а сь  с «нулевым» рез ульт атом.  Как  известно,  
с тремление закончить  игру с ничейным счетом есть свиде­
т ел ь ст в о  ее рит уально го  х а ракте ра  1я:’ . По и в тех с о с т я з а ­
н и я х ,  где победитель в ы я в л я л с я  однозначно,  ути кет пред­
писывал с о хр а н я т ь  хоти бы видимость равенства .  Правила 
традиционной борьбы х а к ас о в ,  к примеру,  строго пре дупре ж­
дали,  что проигравший пн п коем случае  не должен об иж а т ь ­
с я  и ос к о р бл я т ь  победителя 181’.

По з аконам тувинской борьбы спортсмены,  делившиеся  
на .32 нары,  представляли мужчин и женщин аала и соот­
в етственно правый и левый фланги.  11а стороне мужчин вы­
ступали силачи,  выдвинутые шаманом.  I! случае  победы они 
получали титул «мужской силач».  Ле во фланг овых борцов 
подбирал л ама ,  победитель из их числа именовался  «женский 
сплач».  При атом победитель должен был проявить  уваж е ние  
к побежденно му,  помочь ему подняться  п «отряхнуть со спи­
ны пыль».  Пос ле  первого тура про д ол жа л а борьбу лишь  по­
л ов ина  всех борцов ,  но с одной стороны их могло быть боль­
ше,  чем с другой.  II тогда судьи приглашали борцов из б ол ь­
шей группы в мень шую с тем,  чтобы восстановить равенство 
с торон ls7.

Стремление обрести в игре гармонию (равновесие,  под­
т в ержде ние  равноценности обеих «команд»),  недостижимую 
часто в реальной ж из ни,  делало ее в ажным инструментом 
с оциально й ре г уля ци и.  При атом порядок в обществе,  в о з ­
м ож н о ,  с оотносился  с гармонией высших сфер.  На наш 
в з г л я д ,  об атом свиде т ель с т вуют  я ку т с к и е  материалы,  с о ­
б ра н н ы е  П. М.  Ионовым:

I! с т а р и к у  нес н о т ,  пря исходе старого  года и наступлении нового, 
находили д в у х  молодых лю дей, из которых одного н ар яж ал и  в одежду 
из писурм б елого  ж ер е б е н к а ,  другого  — и одеж ду н:| ш куры ры ­
т о г о  плн черного ж еребейки. Первый ни них нанимался сы ном aiii.n.i 
II о ли ц ет в ор ял  собой д у х а  х оз я и н а  нового года, а другой  - сы на 
аб аасы  н о ли цетворял  собой д у х а  хоняпиа старого  гона. Их за ст а в ля ли  
б о р о ть ся ,  ••то налы пилось состязан ием первенства или состязанием 
з а  м о лочн ую  шину.  При атом определ яло сь  у го н и м т е ,  которое п осту ­
пило в ш и цу  победителя (масло  с  кумысом),  киковым д о л ж е н  был о к а ­
з а т ь с я  с и и  а й ьш . Ути двое или двое дру гих (у идииги h j  цпх к о ж а



долж на Ги,|тг, светлее , чем у другого),  раздевшись,  Л еж али  вза п уск и.  
Победитель дил.кгм пыл Г>|,|ть имеющий св е тл ую  к о ж у  — сы н  айыы- 
Он получал п награду топленое масло, сбитое с  водой. :)то н азы вало сь  
« состязан ие грудью». .Чатем у ст р а и в а л и сь  ск ач к и  на ло ш а д ях .  Один — 
сын айыы — садился па белую лош ад ь, другой  — сы н абаасы — на ры­
ж у ю  лош адь. К а ж д ы й  на них, п о д ы м а в  к дому, ст а ра лся  лапти в него  
первым.  Е с л и  находил первым сы н  ай ыы, то в предстоящем году х о ­
зяина о ж п д а т о  сч астье ,  если ж е  первым за х о ди л сын абаасы —  о ж и ­
дало  несчастье. Обычно сы на абаасы подговаривали, чтобы он дал 
победим, себн сы н у  айыы ,н*.

Гик естественный ход человеческой жи з ни  мысленно по­
мещался  и причинную з ависимость  от исхода игровой си­
туации.  I! южпо-снбпрской традиции игра н а д е ля л ас ь  про­
гностической функцией н о т з ы в а л а с ь  с такими понятиями,  
к ак  «длишь»,  «счастье»,  «судьба»,  «будущее».  Считалос ь ,  на­
пример,  что выигрыш при игре в кости станет  гарантией 
с час тья  победителя и у мно же ния  его стад.  15 то ж е  вреия 
и шаманской практике  косгп ( ка к  и камин)  неизменно с л у ж и ­
ли орудиями гадания.  С мы с ло ва я  близ о сть  игры с а к р а л ь ­
ным формам деятельности в оз в ыш а л а  ее над бытовой п ра зд­
ностью п безделием,  требо вала  строгого соблюдения  у т в е р ж ­
даемых ею условностей и правил.  П ол аг а ли ,  что в с як о е  на­
рушение игровых за ко но в ,  к ак  и и ск аж е ни е  рит уально го  
сценария,  обернется бедой,  н не всегда т оль к о д ля  н а ру ши ­
теля.  Он Min поставить под у гр о зу  благополучие  всего к о л ­
л ект ива .  Любопыт ное  в этом с мысле  предание было з а пи с а­
но и с.  Т а лк н н о  ( Шнринскнй район Х а к а с с к о й  АО) 
or II .  Ф .  Уль че г а че ва :

I! деревне с тучи лось  несчастье,  и одни м у ж и к  с к а з а л :  «Я язы к  
тлгечп знаю, и помогу». .Чакололи б елу ю  овцу,  в зя л и  ее кро вь ,  сердце, 
легк ие,  сварили, в деревянное к о ры тце ( п о л о ж и т ) .  I I )  коры тца шел 
пар, все  кла н ял и с ь ,  говорили на я з ы к е  т агези : « Ж ертву ем  кроимо 
п наром, просим тебя,  возьм и  наш у овцу, помоги  нашему народу, наш 
парод с н а с ш .  II вот на этом танге ст ар и к  зт о т -то  п ере п у тал  сл о в а  п, 
в и д и м о , п ьян ы й , п о ж ер т в о в а л  (словами) не овцу, а народ. Стали люди 
холодную  воду пить и м ы ться  ею , но с п а с л и с ь  л и ш ь н екоторые, вы ­
мерли цеты е деревни.

Точное знание текста  и п ор я дк а его  произнесения было 
одним нз г л а в н ы х  условий овладения  масте рством с к а з и ­
теля .  О рг аниз а ция  поэтического,  р ит уально г о ,  иг рового 
действия,  обращенного в иной мир,  п о д л е ж а л а ,  быть мо же т ,  
более ж е с т к ой  регламентации,  чем пов се дн е вна я ж из н ь  че­
л ов ек а .

В  ограниченных пределах  праздничного хронотопа,  
ск ло н н о го  к метаморфозам и перевертышам,  игра обретала 
с ил у з а к о н а.  В  этот момент она с т а н ов ила с ь  единствен­
ной реальной формой бытия и в с як о е  уклонение от участия



п Iимк —  б у д ь  то  с в о б о д н а я  и м п р о в и з а ц и и  или п р о с т  с л е ­
д о в а н и е  в р е м е н н ы м  п р а в и л а м ,  о т р и ц а ю щ и м  н о р м у ,  п о ­
р и ц а л о с ь .  V  т о ф а . 1  арс»is, н а п р и м е р ,  на т р е т ий д е н ь  с в а д ь б ы  
м а з а л и  с а ж е н  т е х ,  кг<» не у м е л  п е т ь  или п л я с а т ь  1й!\ А м п л у а  
и г р а ю щ е г о  п эти дин с т а н о в и л о с ь  с т о л ь  ж е  о б я з а т е л ь н ы м ,  
к а к  с о б л ю д е н и е  ; >тикетны\ норм в о бы д ен но й  ж и з н и .  Э г о  
х о р о ш о  д е м о н с т р и р у е т  т у в и н с к а я  т р а д и ц и и .  Но о б ы ч а ю ,  
и г р о й  и Т у н е  н а ч и н а л с я  к а ж д ы й  и з  1 0 — 1Г> дней п о и о г о д не г о  
п р а з д н и к а .  Идеоь с ф о р м и р о в а л с я  ц е л ы й  к о д е к с  « а з а р т н ы х »  
иг р:

11.1 искусных Игроков {и (К* ИОННОМ ЮНОШОЙ) СОЗДаВПЛИСЬ КОМЗИДЫ- 
сопериппы.  V команд были «хранители ценностей» (выигрышей),  они
СОЧИНЯЛИ ХНЯЛобиЫО ПОСПИ В ЧССТЬ СВОИХ III pOKOB И ВСЯЧССКИ Порицали
со п е р н и к о в .  Игр оки ж и л и  и отдельных юртах.  Игр али целыми ночами.

П р а в и л а  игры строго  соблю дались. Говорили: «П реж де,  чем иг­
р ать ,  обдумай. Прс.к дс .  чем делать  ли н ей ку,  провер ь, пряма лп->. 
И гр оки  о строумн о подш учивали друг  над другом. П о о б и ж а т ься ,  с е р ­
ди ть ся  за п р ещ а л о с ь .  Говорили: «По ль вы ж е  мы. Ч то  ты рассердился?» 
П р ои гр а вш и е до лж н ы  были р а сс к аза т ь  ска л ку ,  вообщ е что пнбудь ин­
тересное, сп еть , а потом в ы зы вал и  победителей па д ру гую  игру. Коли 
у п рои гравш их пе о ст а в а л о сь  вещей или кончал ись  продукты, дрова,  
все  р а з ъ е з ж а л и с ь  по домам,  а через  некоторое1 время собирались  вновь. 
Счи тали , что если игрок о поздал,  значит,  он не у в а ж а е т  своих товари­
щей. < Н ю здавш его  н а ка зы в али .  Это н а казани е пазы вал ось  «тепе или 
кбрг  о*ер>\ что б у к в а л ь н о  означает  ‘ п о к а за т ь  верб лю ж ьи  сл е д ы ’ : про­
в ин и вш ем уся  с п у с к а л и  штан ы до колен,  за б р а сы в а л и  подол шубы на 
гол ов у  II метров 20  тащили за  ноги в си дячем п оложении по сн егу  
и ка м н ям ,  так  что на теле о б р а зо в ы в а л и сь  раны:  при :»том сл ед,  о с т а в ­
л я ем ы й  им, п оход ил на в ерблю ж ий, что и да л о  название наказани ю . 
И гр оки  обепк к оманд п о к а зы в а л и  на него п альцами, отп ускали  в его 
адрес со л е н ы е ш утки. Чтобы и зб е ж а т ь  т яж е л о го ,  уни зи тельно го  на­
ка за н и я ,  к а ж д ы й  ст а р а л с я  прибыть вовремя ,!'п.

С т р о г о с т ь  н а к а з а н и я ,  н е с о и з м е р и м а я  с о  с т е п е н ь ю  в и ны  
н е р а д и в о г о  ч е л о в е к а ,  с л у ж и л а ,  в и д и м о ,  с в о е о б р а з н ы м  п о к а ­
з а т е л е м  м е с т а  и г р о в о й  т е м ы  в ж и з н и  т р а д и ц и о н н о г о  о б щ е с т в а .

К а к  в и д и м ,  и г р а  « в т о р г а л а с ь »  в ж и з н ь  р я д о в ы х  ч л е н о в  
о б щ е с т в а  ч е р е з  р и т у а л ,  п р и о б щ а я  и х  на  в р е м я  к  м и р у  п е р е ­
в е р н у т ы х  ц е н н о с т е й ,  в н о с я  э л е м е н т ы  с о п е р н и ч е с т в а  и с о с т я ­
з а т е л ь н о с т и .  Д л я  р я д о в о г о  ч л е н а  о б щ е с т в а  и г р а  д а в а л а  
ш а н с  у с к о л ь з н у т ь  от  о д н о з н а ч н о й  п р е д о п р е д е л е н н о с т и  ж и з ­
н и ,  в о з м о ж н о с т ь  с н я т ь  н а п р я ж е н н о  о б ы д е н н о с т и ,  у ч а с т в у я  
в  д е й с т в и я х ,  где  ф о р м а  п о д ч а с  в а ж н е е  ц е л и .  В  атом с м ы с л е  
р и т у а л ь н о е  п о в е д е н и е  п р о т и в о п о с т а в л я л о с ь  е с т е с т в е н н о м у ,  
о р и е н т и р у ю щ е м у с я  на  к о н к р е т н у ю  ц е л ь  101. О д н а к о  з д е с ь  
п г р а  н е  с т о л ь к о  с в о б о д н о е  т в о р ч е с т в о  и л и  и м п р о в и з а ц и я ,  
с к о л ь к о  с л е д о в а н и е  и н о м у  к а н о н у  п о в е д е н и я ,  с т о л ь  ж е  о б я ­
з а т е л ь н о м у  д л я  ч е л о в е к а ,  к а к  п  у с т а н о в л е н и я  п о в с е д н е в ­
н о с т и .  О б е  с т р а т е г и и  п о в е д е н и я ,  п р и н я т ы е  в  т р а д и ц и о н н о м



о о ще с т в е , — ри т уа л ьн а я и целен аправленная  — о с та вл яю т  
че лове ку  минимум свободы выбора.

Ксли для обычных людей игра была с в я з а н а  с же л ан н ы м ,  
но кратким временем праздника ,  то для  некоторых членов 
социума она я в л я л а с ь  как  бы способом с уще с т в ов ан и я .  В  г л а ­
зах традиционного общества старики,  дети,  шаманы,  с к а ­
зители,  с то явшие н е с ко ль ко  ос обняком по отношению к ма­
териальному производс тву  п куль ту ре  в целом,  так  и л и  ина­
че тяготели к бытию,  нноноложениому н о р м е.  Старик,  
готовый вступить в мир предков,  ст а н ов илс я  их предста­
вителем в мире ж и в у щ и х ,  б л из о с т ь  стари ков  к потусторон­
ним силам,  в озможно сть  непосредственного общения с н и м и , 
придавала особую значимость  самым невинным нх ра з вл е­
чениям и  поступкам.  I! Южной Т у в е ,  например,  нм з апре ­
щало сь  с вистеть  п петь вне,  а тем более — внутри юрты — 
считалось ,  что зто может навлечь  беду на сыновей.  Петь 
старики могли т олько  на свадьбе  1ч-. Ве ро я тн о ,  и песня,  
и свист  (считавшийся «греховным» в повседневной жиз ни)  
в их устах были ближе к звучанию иных сфер,  чем к земным 
з в ук ам .  'Го ж е  следует  с к а з а т ь  о м у зы к ал ьн о м с о п р о во ж д е ­
нии шаманс кого к амлания  и о горловом пении,  воспринимав­
шемся как  голос бож е с т ва ,  дарованный ч ело веку  в откро­
вении.

Запреты,  р ас прос транявшиес я  на поведение с тари ков ,  
во многом были применимы к их возрастным антиподам — 
детям,  до поры до времени лишенным с оциально г о  стат ус а  
«нормального» человека.  В  действиях  малышей,  причастных 
ст и х ия м Природы,  взро слые  искали и угадывали ведовское  
начало,  о бнар уживали в детской игре откровения и проро­
чества.  По бурятс ким п оверьям,  если маленький ребенок 
смотрел на ладони своих рук,  он вырастал  здоровым;  если 
ж е  он смотрел на т ыль ную сторону ладоней,  зто предвеща­
ло болезнь (см. с имв олику  гаданий с чашкой) .  По л аг а л и 
т а к ж е ,  что,  если дети,  иг рая ,  к а к  бы к ос я т  сено,  с т а в я т  коп­
ны н зароды,  ато предвещает у ро ж ай  на хлеба  и травы;  когда 
же  пип играли камнями,  зто с ул ил о т я ж е л ый  год для  с ко­
та и потомства.  Х а к а с ы  особенно внимательно относились 
к детским забавам.  Ребе нку  з а пр е ща ло с ь  иг рать  с огнем,  
солнечным зайчиком,  тенью,  под кро в ат ь ю (нначе-де он мог 
начатт, мочиться в постель) .  Е м у  не давали иг рать  гребен­
кой — заболеет молочницей,  вечером ж е в а т ь  с еру  — 
останется сиротой (ср.  алт айс ко е  поверье :  еслп дети ж у ю т  
с еру ,  они ж у ю т  «печень» с в оих  родителей) .  Д е в о ч к ам  не ра з­
решалос ь иг рать  на м у з ы к а л ь п ы х  инс трументах — с в е к ­
ро вь  будет с варливой.  Е с л и  ребенок х лоп ал  в ладо ши,  его



р у к и  раз во дили в стороны,  п лс палк  три раза  на ладони,  с а ­
ж е й  чертили кре с т и к,  п ыт а яс ь  тем самым предотвратить не­
с ча с т ь е ,  т ак  к а к ,  но х а к а с с к о м у  обычаю,  в ладоши хлопали 
л и ш ь  при п ло х их  ве с т я х  — в случае  смерти кого-либо.

О к р у ж е н н ы й  в реальной .киями л юбовь ю п заботой,  ре­
бенок тем не менее мог невольно причинить боль старшим,  
о ; кнвпв  те природные с в я з и ,  что т я ну ли с ь  от него в мир не­
поз нанный и потенциально опасный.  Детей и стариком обыч­
но с т а р ал и с ь  не о бижать .  Х а к а с с к а я  мудрость  гласила:  
« Г л а з а  м ал ен ь к ог о  ребенка могут  пос ла н,  п роклят ь е ,  воз ­
раст  пре с т а ре лог о  человека  мо жет  наслать  пр ок ля ть е » 1”3.

Мы далеки от намерения рисо ват ь  картину,  в которой 
с та ри ки и дети в ы гл я д я т  некими носителями опасного на­
ча ла ,  т оль к о что я ви вшими с я  из иного мира пли вог-вот 
со би ра ющи ми с я  в обратный путь.  Речь идет т олько  о мпфо- 
р нт уальной стороне их «биографий»,  в которых обществен­
ное соз нани е  у сма тр и ва л о — и не без  ос нования — несоот­
ветствие  концепции н о р м а л ь н о г о. полноправного 
н деят ель н ог о  члена общества.  Абсолютиз ация  о т л п ч- 
н о г о в ребенке и старике  вполне ужи н ало сь  с человече­
с кими ч увс т вами,  с той заботой и привяз анно стью,  которой 
онн были о к р у ж е н ы .  Р а з ум е е т с я ,  далеко  не всегда в игре 
р ебенка и с к ал и с в идет ель ства  его таинственной силы.  I! а л ­
т а йс ко м я з ы к е ,  например,  играющий ребенок обозначался  
эпитетом шалтыракту  (производное от ша.ипыр  'беспечный,  
н е о с то р ож ны й ’)194.

П о в мнфорнтуальной концепции детской игре и ее атри­
бутам п ри п ис ы в а л а с ь  .магическая с ила ,  соотносимая с в о з ­
м ож н о с т ям и  ш а ма нс ко го  ка мла ния .  Т а к ,  например,  среди 
ст а р и нн ых  т у ви н с к их  иг ру ше к  были из вестны ж у ж ж а л -  
кп -п ро пе лл ер ы,  с помощью кот орых як обы мо жно было вы­
з в а т ь  ветер плн бурю.  Они напоминали с то явшие возле  буд­
д и йс к и х  монастырей флюгеры,  которые,  по объяснениям 
ла м - зве з до че тов ,  были под ве рж е ны воздействию сил неба 
и гор 195. Подобные устройства  нмоли аналоги н среди наи­
более  а р х а и ч ны х  к у л ь т о в ы х  предметов ряда народов мира.

Ин туитивно с т а в я  и г р у шк у  в один ряд с куль т ов ыми 
ат ри бу та м и,  традиционное общество было недалеко от исти­
ны.  С р авнит ельн ый а нализ  п ок аз ыва ет ,  что содержание  об­
р а з о в ,  плас тические  решения зоо-  и антропоморфных к у ко л  
у  наро дов  Сибири с в я з а н ы  не т оль к о с особенностями х уд о­
ж е с т ве н н о го  м ышления,  мо рально-этическими представле­
ниями,  но и с раз вит ием к уль то в ой  плас тики 196. К  этому 
м о ж н о  дов ав п т ь ,  что д ет с к ую к у к л у  и к уль то в ые  и з об р а ж е ­
ни я  —  к у к л ы  —  с б л и ж а е т  т а к ж е  их принципиальная  не-



прагматичность ,  принадле жнос ть  к миру у слов ному,  но с а ­
моценному для его создателей.

Ищущая родство ку клы и фетиша,  традиционное сознание 
стре милось  как-то с в я з а т ь  воедино эти две линии к у ль т у р ы ,  
раз ошедшиеся  в обществе довольно далеко .  Свидетельство  
тому --- телоутскаи легенда о происхождении с в ящ ен н ы х  
«кукол» ;>ме гендеров (прокппнор), и зоб ража вшич д у х ов -  
ир дков  по материнской линии.  Они считались  о ж ившими 
к у кла ми  юной жены мо нгольского  ха на  К оиг удая .

По ш орскому преданию. сестра  Ой рот-хан а б ыла выдана за м у ж  
и верховья  реки Кондомы. 10 е первая до чь родилась  слепой. 'К е н а  
ш орского  .хана очень печалилась. Она за ст а в и л а  си льно го  шаман;! к а м ­
лать .  T o r  ш ам ан к а м т а л  начиная с нсчсра до утра. У тром, перестав  
к а м з а т ь ,  с к а з а н  ' К  брату  своему Онрог~хану, а[>аку приготовив. п о ­
езж а й .  К у к л ы ,  с которыми ты, будучи ребенком, играла,  сюда прнве- 
зи». Т о  у с т а в ы  ia ж ен а  ш орского  хан» и ни Алтай о тп равил ась .  О й ро т-  
хан ,  па м о л о т о г о  дворца иыйдя. сестру  за  ру ки ваял, иод мышки под­
де р ж и в а я ,  и золотой двор ец ввел. .'За зо лотой стол усади»,  всяко й  ед ой- 
аракои угощ ал.  Подарками одаривал. Что ка са ется  ку к о л ,  то он их 
Лаже п ож алел. О с т р а  его пином иапон ча. Когда  о пья н ев,  он за с н у л ,  
она тех к у к о  л, п отихоньку взяв ,  домой привезла . Ш амана о пять  к а м ­
л а т ь  заставила. Шаман кр опление д у х а м  с о в ер ш и л — г л а за  ребенка 
зрячими ста in. Потом ж е н а  ш орского  хана, когда дочери ее л о ж и л и с ь  
сп ать .  I» у ко т у к л а д ы вал а  нм под изголовье.  Когда  дочери ее  выходили 
з а м у ж ,  она у к л а д ы в а л а  ку к о л  п отих о ньку  с  придан ным — со  в с я ­
кими одеяниями. С тех пор ш орск о го  х а н а  ж ен щ и н ы  б л агоп ол уч н о  
роди'ш. Нот и сейчас ещ е некоторые ш орски е девицы у в о з я т  из дому 
орбкопнбрбв 1У7.

Но аналогии с детскими играми (или п одоз ревая  общую 
их природу) ,  оценивало традиционное сознание взаимоот­
ношения женщин с из ображен иям и в е рх ов ны х  покро ви­
телей.  Их в зрос лые  игры с «куклами» обеспечивали благ о­
получие семьи и продолжение рода.  Подобные пре д ст а вл е­
ния зафиксированы у барабиискпч татар,  которые еще не­
давно наз ывали рит уальные действия,  совершаемые с до­
машними б ож ка м и ,  «игрой в куклы»)198. !-)то было ха ра кт е рно  
для  не ей урало- алт айской традиции т .

11 г вето г казанного становится  понятным,  почему игра 
занимала в ажное  место в шаманской практике .  Е е  значение 
подт ве рждают  само наз вание я ку т с к ог о  шамана  —  ойун , 
а т а к ж е  и то,  что, по представлениям сородичей,  он «играет» 
во время камлания .  Т ув ин с к и й  шаман,  о т п р а в л я яс ь  в путе­
шествие но верхним мирам,  так  определял стратегию своег о  
поведения:

Поднимаемся o r  земли к небесам.
Поиграем там, добравш ись через семи цветну ю  р а д у г у . . .
Поиграем там, добравш ись через шестимесячную  

золоти стую  радугу  20°.



Сходные в зг л я д ы  па природу шаманс ко го  камлании 
были широко распространены у тюрков  Южной Сибири 
и Средней Азин.  15 устной речи кирг изов  термин oiiuo ‘ т  ра п., 
з а б а в ля т ь с я "  у пот ре блялс я  и п отношении деяте,  i 1 ,пости 
б ак шн:  в ы ра же н и е  бакшы ойнич oiiam оз начало ‘ шаман кам­
л а ет ' .

Кирг из ским шаман,  расска.чынал о приемах лечения,  
у потреблял  опять-таки слоно oiiiimi.v ' иг раю,  з а б а в л я ю с ь ’ . 
О п и с ы в а я  ша ма нс ки е  церемонии сартон,  С. !<'. Мало»  ука-  
з ыи а л,  что их продолжит ель нос т ь  и з ме ря ла с ь  либо коли­
чеством необходимых для  лечебных целен к уль то в ых  изо­
б ра же н ий  — «кукол»,  либо числом одинаковых действий 
о/ун.  « Н е с ко л ь к о с т ра н н о , — недоумевал и с с л ед о ва т е л ь , — 
что ша ма нс ки е  церемонии н а з ыв аю т с я  с ловом oji/н, что з н а ­
чит ' иг ра ,  з а б а в а ’ — х о т я  н у ж н о  иметь в виду,  что во время 
моления быва ют  танцы,  м у зы ка  пение;  в с т и х а х ,  которые 
под аккомпанемент бубнов ноют при шаманском молении 
пе вца ,  есть  припев:  . , 0  нерп,  веселись ,  з а б а вл я й с я ,  
и г р а й ” »201. Заметим в этой с в я з и ,  что в данном случае  через 
иг ру  о п и с ы в ал а сь  не т олько  тех ни ч ес к ая ,  но и су щно с т на я  
сторона ка мл ания  202. Шаман к ак  посвященный в тайны 
иного мира ,  с к р ы в ш и с ь  под маской предка воина,  птицы 
пли медведя ,  у п од об лял ся  «играющим» б ожес твам.  Д л я  
иных обитателей срединного мира,  со гласно фольклорной 
традиции,  попытка  войтн в роль,  предлаг аемую обст оятельст­
вами,  необходимость  вступить  в игру с духами могла  обер­
н у т ьс я  к ра х о м .  Герой тувинской с к а з к и ,  бог атырь Тевеие-  
Мег е  о т пр а в л я е тс я  за  невестой на север,  во владения г р о з­
ного ха на  Кавынды:

Т а м ,  где сх о д и л о с ь  донять дорог,  стоило д е вя ть  шатром. Д е в я т ь  
ж е л т ы х  к р а с а в и ц  в ы б еж а л и  и говорят: «Отпусти н о в »  своего  пастись 
на скл он ы  вой T o i l  горы, и вместе пойдем на озеро — поиграем,  п ого ­
ворим». «Ч то  тут  п л о х о г о .— подумал е в л а ч . — поиграю, поговорю». 
II к берегу  вместе с ними пошел.  М удрый н о в ь  яа к р в ч а л :  «Что ты д е ­
лае ш ь ? Остан ови сь! Пидио. ты за х о те л  ду ш у  свою ж ел т ы м  Biy.ioycaM 
отдать?» Опомнился Тенене.  Ш у л бу со в  он разрубил пополам и п о ск а ­
к а л  вперед.

З де сь  «ставкой» в игре я в л я е т с я  д уша героя.  Г5 алт а й­
с ком эпосе герой,  начиная  иг ру  с дочерьми Эрлика ,  о к а з ы ­
в ае т с я  в с остоянии б ез времень я,  небытия,  смерти:

М а а д а п - К а р а  играет  в д е в я т ш л а з у ю  сабыскн. l l i -пол ниж него  
мира вы ш ло сто jy . i re i ;  — ч у лм ус ов .  Сто ч у лм ус ов  выходили с песнями 
п х ох о то м .  Сто ч у л м у с о в  г ов ор я т  (М адаю):  «(Ты ) нам б у д е ш ь  товарищ...) ) 
П р ос ти р а я  ла д он ь,  говорят: «Ты б удеш ь нам брат!» Б о льш о й  чулмус,  
п л ю н у в  на ла д он ь,  ударил М а а д а п -К а р а  по щеке.  М а а д а п -К а р а  сде­
л а л с я  без  чу в ст в .  П овели  (его) в ннжннп мир. дошли до чугунного 
оргб. Д в е р и  чу гун ного  оргб зап ер л и  на зам о к .  К о гд а  вошел новвутрь,



( н и д т )  там идет пир п игра, а когда сам ст ал  и грать, сд е л ал ся  без 
чупсти. ltd нрс.чя T)Toii игры, очу вств ов а в ш и сь ,  индит, что, к а к  он ж е ,  
(другой) юноша находится с ним. ..  и после этого  оп ят ь  сде ла л ся  без 
созн ани я. О п ять  пришел в сознание;  играет с семью  дочерями Е р л и к а .  
Придя и созн ание,  стал говорить слипа младшей дочери Е р л и к а —• 
И р к е  Кара.  Стал со зн а ват ь ,  что прошло п я т ь д е с я т  л е т . . . 2"3.

. [ним, для шамана игра была естественным способом про­
никновения но Пселениую,  способом ее освоения и поз нания .  
П а р а д о к с а л ь н о ,  ц 0  традиционное общество з адолго  до на­
ших дней подошло к определению сущности шамана  к ак  
и г р а к) щ е г о субъе кт а ,  т. е.  а к т е р а .  Дей с т ви т е ль но,  
ша манс кие  к амлания  от личались  высокой степень ю драма­
тизации.  Они сводились  — но со де р ж а ни ю — к ус т а но вл е­
нию тесных с вязей рода с его патроном и строилис ь  но неиз­
менной с южет ной схеме,  воспроизводящей этапы в о с х о ж д е ­
ния шамана  к бо ж е с т ву .  Описание этого п утешес твия  о с у­
щ е с т в ля л ос ь  в строгом соответствии с законами те а тр а ль н ог о  
жа нр а :  п ре дполаг ало с ь  наличие кост юма,  декораций,  не­
за у ря дно г о исполнительног о масте рства ,  сочетания канона 
н импровизации н т. п. При этом э кс та з  и драматургическо е  
начало были тесно в з а им о свя з а ны .  О т л ич ая сь  особой вос ­
приимчивостью,  обостренным видением мира,  шаман,  по­
добно актеру ,  обладал способностью мыслить чувственными 
образами (ср.  «мыслеобразы» Э.  Я .  Г ол ос о вк е ра ) ,  а к т у а л и ­
з ироват ь  прежние  п е ре ж и ва ни я ,  у п р а в л я т ь  сферой подсоз­
нательного .  Е г о  отличал особый х у д ож е ст ве н ны й  тин м ы ш ­
ления  и поведения 201.

Н игре шамана  с оединялись  канон и и мпр о виз аци я ,  ин­
т е л ле кт уа ль н ое  и чувственное,  социальное  и марг инальное .

Ит ак ,  в традиционном обществе понятием «игра» обозна­
чается  довольно широкий к р у г  явлений.  М о ж н о  пола га ть ,  
что для  носителей архаи чно го  миро ощущения это особая  
страт егия  отношения к миру,  способ его освоения и усвое­
ния.  Игры д ух ов  с шаманом с у т ь  де ят ель н ос т ь  особо с а к р а л ь ­
ного уровня ,  в ее содержание  в х од я т  п обмен ценностями,  
и приобщение шамана к природному плодородию через  у ст а ­
новление «брачных» отношений с  же н с кими дух ами.  Кр оме  
того,  в драматургии к амл ания  есть место и чисто «игровым» 
(в современном понимании с лов а)  моментам.  Нг р ы- с ос т я з а -  
иия.  приуроченные к к але ндарн ым пр а зд ни к ам,  к а к  мы 
могли убедит ься ,  предпо лаг али с нятие  ряда  с оци а ль н ы х  
ус тано влений,  т. е.  вводили в сит уацию элементы непред­
с к а зу ем ос т и ,  х а о с а .  В  л юб о в ны х и г ра х  моло дежи нетрудно 
о бн а руж ит ь  отрицание обыденного,  профанного миро­
пор я дк а.  На ко не ц ,  иг ры с т а ри ков  и детей тяготеют к мифо- 
рпт у аль ной сфере у ж е  из - з а  особого с т а тус а  тех  и д р у г их .



Р ассмот ренные n этой главе  с юж е ты  поз во ля ют ,  па наш 
в з г л я д ,  считать ,  что традиционное общество ос оз н авало 
с в ою  качестве нную неоднородность п стре милось  зафикси­
р о ва т ь  ее и соо т в ет с т в ующи х  с им в ол ах .  При атом основой 
д л я  с имволиз ации ,  выделения основных со циальных ролей 
с л у ж и л и ,  видимо,  представления об и д е а л ь н о м для 
общества  сочетании человеческих свойств  п качеств,  о не­
коей н о р м е и с опутс твующей ей аномалии,  об обыден­
ности н чуде.  Нако нец,  общество пе могло пройти .мимо оче­
видного ,  но труднообъяснимо го  противоречия м е жд у  ощу­
тимой ре а ль но ст ь ю бытия и идеальным характе ром его от­
р а ж е н и я  в сознании.  Б ыт и е  к ак  бы раз двигаетс я ,  оборачи­
в ае т с я  то «миром закона»,  то «миром случая» ,  требующими 
качестве нно раз личных оценок и действий со стороны л ю ­
дей.  Е с л и  первый по з во ля ет  обойтись с кромным набором 
шаблоно в  и за г от о во к ,  то второй требует опе ре ж а ющи х 
действий,  постоянно ставит  человека  перед ситуацией т руд­
ного выбора,  инициирует работу дерзкой и пытливой мысли.

Р а з у м е е т с я ,  :>то не означает ,  что перед индивидуумом 
о т к ры ва е т с я  необозримое поле действия.  Наоборот,  спектр 
с о ци а л ь ны х  ролен был заведомо ограничен потребностями 
общества .  Н и к а ко е  проявление  себя в и е атнх потреб­
ностей не находило понимания и одобрения.  Однако не бу ­
дем а б со л ют и з ир о ва ть  то немногое,  что известно нам о ш а ­
м а н а х  и и ж е  с ними.  М о ж е т  быть,  в конкретном с лучае  об­
ще с т в о д о п ус к ал о  с ущес твование  «чрезмерных» фокусников,  
о б ма н щик ов  н ловчил.

Д е л о ,  конечно,  не в ис к люче ния х.  Интересно и п о к а з а ­
те л ьно  другое .  Где-то в г лубинах  общественного сознания 
зр е ло  понимание (пли ощущение)  фундаментального р аз ли ­
ч ия  м е ж д у  необходимым,  но т я ж к и м  т р у д о м и л е г к о ­
мысленной,  но т а к ж е  необходимой и г р о й. Архаичное 
с оз на ни е ,  из бе г ающе е  крайностей,  стремится  не допустить 
полно г о  р а с х о ж д е н и я  м е ж д у  обоими мирами,  хотя  вполне 
предвидит р а з ли ч ия  м е ж д у  бренностью и безз аботностью,  
одно образием и импровиз ацией,  бытом и ритуалом.  Точно 
т а к  ж е  принимается  к а к  данность  в нут ре нняя  неоднород­
ность  общества ,  п о с к о л ь к у  налицо ориентация части его 
членов  на з н а к о в у ю ,  по п реимущес тву ,  д еят ельн ость  в п ро­
т и в ов е с  с у г у б о  матер иаль ным,  обыденным заботам б о л ь ­
ши н с тва  (нормы).  I I  в мире п в обществе с к л а д ы в ае т с я  с в ое ­
об ра зн ый  б а л  а н с  сил и интересов ,  который оформляется



к а к  диалог-конфликт.  По сути,  он предопределен самой при­
родой архаичного  мировозз рения  тюрко в .  Од на к о в ус.то- 
пп >1 \ постоянной реархаизацин общества или стре мления 
к такопой он обретает силу  з ако на ,  под де р ж ива юще го  
единство сообщества  людей — при подчеркивании его не­
однородности.  11 здесь М1>1 пидим, что основные со циальные 
роли равно тяготеют к мифоритуальному сценарии),  пред- 
пнсынающему в качестве  ос нований д ля  «выделенностн» т а ­
кие качества ,  как  илбранппчестно,  обмен обычной жизни 
на волшебный «дар»,  забвение радостей и забот обыденной 
жиз ни.  «Качание» ме жд у нормой и аномалией придает ж и з ­
ни традиционного общества динамизм,  ст о ль  необходимый 
дл я  нейтрализации безысходной однозначности.  Ожи да ние  
ч у д а  о блекается  в его притягивание и отторжение,  л ю бо ­
пытство  и страх .



ЯЗЫКИ КУЛЬТУРЫ

Тин, I! М1Т |1 ПХПДН,
м ,.1 немением мир, 

он —  оболочки,
МЫ —  ( Т О  ОСИОНН,

мои мир,
рнбись, .морщипнсь,

к.п; :i(jnipv 
приобретает  очсртапки СЛОМ Л.

О л ж а с  Сулейменов-

В о  в с як ой  к у л ь т у р е ,  о рганиз ующей среду  обитания че­
л о в е к а ,  ро ль  с т р у кт у ри ру юще г о начала играет естествен­
ный я з ы к .  Он п о з во ля ет  преобраз овать  мир анонимный и чу­
ж о й  в усвоенный м и р н м е н. Я з ы к  я в л я е тс я  стержнем 
в с ех  ко м м ун ик ат и в ны х  процессов,  среди которых г л ав ну ю 
р о ль  иг рает  с лы ши м а я  речь.  Однако нет такого  общества,  
кот орое  могло бы удо влетвориться  лишь  одним естествен­
ным я з ы к о м .  Сам он мо же т  ра з в и в а ть с я  к ак  полноценный 
инс титут к у л ь т у р ы  л ишь  на фоне иных систем к омм ун ика ­
ции.  При этом определенные виды информации требуют спе­
ц иа ль но  о рг а низ ов анных  комм ун ика т ив ных  систем.  «Прин­
ципиаль ный полнглотпз м» традиционной к ул ь ту ры  п оз во ­
л я е т  ей преодолеть  дефицит ре а ль ных  знаний о мире разно­
образ ными и г лубокими интерпретациями того немногого,  
что из вест но ' .  О б р а щ ая с ь  к тюркс ким к у ль т у р а м  Ю ж но й 
Сибири,  мы видим,  к ак  немногочисленные доминантные с им­
волы «обрастают» богатыми мифо-рнтуальнымн биографиями 
и с т а н о в я т с я  понстпне неисчерпаемыми.  «Связанный с самой 
с у щн ос т ью  ме х а низ ма  к у ль т у р ы ,  рост з а м кн ут ых  образ о­
ваний чрезвычайно способствует  объемности ц и р к у л и р у ю ­
щей внутри данной к у л ь т у р ы  информации и,  следовательно, ,  
ее ориентации в мире».  При этом,  считает Ю.  М.  Лот.ман,  
поя вле н и е  письменности — з аместителя  я з ы к а  на опреде­
ленной стадии его ра з вит ия  — не т оль к о не у с л о ж н я е т ,  а,  на­
прот ив,  у прощает  семиотическую с т р у кт у р у  к у л ь т у р ы 2. 
С к а з а нн о е  имеет непосредственное отношение к к у л ь т у р е  
ю ж н о - с и би р с к и х  т юр к ов ,  предки кот орых ,  с о здав  письмен­
но с т ь ,  не с о х ра н и л и ее д ля  потомков .

К  этнографической современности тюр к ск ое  общество'  
п од ошл о,  в ла д ея  л и ш ь  устной к у л ь т у р ой .  Д о лг ие  столетия 
оно с о х р а н я л о  п ам я ть  об и с к у сс т ве  письма ,  будучи не в си~



лпх прочесть строчки дроннсй рупикп на с к а л а х  и монумен­
тах .  Н фольклоре исторический факт утраты письменности 
получил своеобр аз ную интерпретацию.  Предание,  известное 
многим тюрко яз ычн ым народам Сибири,  о бъясняет  :>то пе- 
ч а л ы ю е  событие неразборчивой п ро ж о р л ив ос т ь ю д омашних 
ж и в о т н ы х .  «Да нп ым- да вп о, — говорится в алтайской л ег е н­
де, -— у народа нашего были большие книги,  ясные,  к а к  
солнце.  Паш древний народ хранил их в к о ж а н ы х  с у м а х  
с золотыми замками.  Одна жды кочевали наши предки в ши­
ро кую долину.  В  те дин прошли до жди,  в зду ли с ь  сердитые 
реки,  пересекшие путь.  Вода з а л и л ас ь  до спины лошадей,  
наполнила сумы.  Намокли книги,  с л е ж а л и с ь  листы.  Стари­
ки повесили хранилище мудрости на дерево,  но п рибе жа ла  
белая  корова  и и з ж е в ал а  книги»3. Письменность,  таким об­
раз ом,  в б ук ва л ьн о м с мысле  была пог лощена,  она раствори­
л а с ь  в н ]) н р о д е,  пре вр а т и л ас ь  в знаки отличного 
от к ул ь ту р ы  природного мира,  го во ря ще г о на ином языке .  
В  других  вариантах той ж е  легенды книги у ни ч то ж али сь  
бараном или овцой.  Любо пыт но ,  что в кочевом мире ба ра нь я  
(овечья)  лопа тк а  была в ажнейшим инструментом гадания,  
своего рода «книгой»,  по знакам-трещинам которой гадатели 
«считывали» судьбы своих  клиентов.  Х а к а с ы  использовали 
в этих це ля х л оп а тк у  правой передней ноги овцы.  Считалос ь ,  
что она дает более правдивые п ок аз ан и я .  По трещинам,  по­
я в л я в ш и мс я  на ее поверхности после  обжига  на огне,  «спе­
циалисты» у сматривали пути пропавших вещей и ж и в о т ­
ных.  «Знающий ч е л о в е к , — писал А.  Ф .  К а т а но в  о к а р а г а ­
ч а х , — в зя в ш и  л оп ат к у  з ве ря  пли о леня ,  с ж и г а е т  ее,  а по­
том смотрит;  посмотревши,  он узнае т  смерть че ло ве к а  или 
добычу зв ер я ,  найдет т а к ж е :  будет ли человек счастлив»4 
(рис.  М).

Б есписьменн ое  общество,  к ак  бы ис пыт ыв ая  информа­
ционный голод,  ищет дополнительные источники з нания .  
В с я к о е  природное явление оно превращае т  в зн аки ,  тайный 
смысл которых л е ж и т  за пределами профанной сферы.  Т а ­
кими ж е  таинственными предстают для  него рунические 
знаки н на с ка ль ные  рисунки.  В  горах  А лт а я  с к ал ы  с. над­
писями п из ображен иями часто име н уют с я  Бичикту-Поо.ч 
пли Пичпкту-кыпа ( ‘ пи с а н н а я ’)5. Т а к  ж е  на з ы в аю т х а к а с ы  
С у л е к с к у ю  писаницу,  где рунические надписи сос е дс т вуют  
с  на с к ал ьн ыми  рисунками.  Именно в та ких  местах вплоть 
до недавнего времени с о в е р ш а л ис ь  раз личные рит уа лы.  
Н а  к а м п я х  и ст е ла х  п о я в л я л и с ь  новые р ис ун ки ,  тамг и,  и п а­
мя тник ,  «нагруженный» информацией,  п о- п р е ж н е м у с л у ж и л  
и д е а ль н ы м  местом д ля  к онт актов  с миром д у х о в - п р е д к ов .



Р и с .  3.  П р а к т и к а  гадания ип бараньей ло патк е у тю рков  !П-,кипн ( ’поп­
ри  имела у н и в ер с а л ьн ы й  х а р ак т ер .  По объяснению  теленгптоп мастям 
л о п а т к и  п р и д а в а л и сь  сл едующие значения: I — йплпным но.ш 'дороги 
д е т е й ’ ; 2 —  к и ж ч н ы м  с а .ш м  ‘человеческая су д ь б а ’ ; И —  ии.мт ’к о ­

т е л ’ (дом).

Н ал и ч и е  на ск ало  непонятных зн а ко в  пе с му ща ло  люден.  
Н а п р о ти в ,  их древность  и невоз можность  прочтения обора­
ч и в а л и с ь  с а к ра л ьи о ст ь ю ,  дополнительной «силон» данного 
л о к у с а .  Кт о  знает ,  может  быть,  рисунки,  выбитые и з по ху  
брон з ы и раннего ж е л ез н ог о  века ,  своеобразно интерпрети­
р о в а л и с ь  в позднейшие времена,  поро ждали новые тексты 
и инициировали развитие собственно тюрскоп мифологии? 
Н е  помня  истинных создателей надписей,  строителей к ур ­
г а н о в  и а второв  из ва яний,  тюрки о ж и в л я л и памятники с та ­
рин ы легендами,  в ключали их в контекст  собственной к у л ь ­
т у р ы .

Пр е дс т а в ле ни я о древности надписей на с к а л а х ,  об их с в я ­
з и  с  п р е д к а  м и об на р уж ив аю т с я  и в фольклоре.  15 х а ­
к а с с к о м  предании,  где речь идет о родовой св ят ыне  бог ат ы­
р я  — Черной с к а л е ,  говорится:

Ч ер н а я  с к а л а  с ракитами 
З д е с ь ,  о к а зы в а е т с я ,  стоит,
Л ю д и  i n  рода отца
З д е с ь  надписи о ста в л я л и ,  о к а зы в а ет ся .
С а ры г-С о пы н  т о л е  попробовал писать,
(П а  ту  глуби ну) ,  что сестра  его  Алтын Т а и а  
В д а в л и в а л а ,  написать не смог.

Лю бо п ы т но ,  что сл ов о пазарда  ‘п и с а т ь ’ у современных х а ­
к а с о в  означает  одновременно ‘д а в и т ь 4’. В  сходных значе­
н и я х  этот г ла г о л  упот ре б ля ет с я  в шорском,  т у ви н с к ом ,



а лтайс ком я з ы к а х .  Алтайс кие  старики говорили:  « Ког да - то  
наши предки знали , .онрот-бнчик»“ , . будак- бпчик“ . Г о в о р я т ,  
что знаки :>гоГт письменности походили на крючки или на ко­
р я вые  сучья  деревьев,  отсюда она и получила спои наз вани е  
бцОак ‘с у к  дерена’ . .')ти знаки в ырезались  на д ос к а х  и па л­
к а х » 7. Действительно,  графика древнего письма тюр к ов  д а ет  
основания для определении зн а ко в  к ак  «сучковатых».  «Ой­
ротское» письмо,  по видимому,  воспоминание о старо мон-  
голь ской письменности известной части а лт а й с к и х  племен 
во время их подчинении западным монголам.  С мо нг ол ьс к ой  
письменностью они с о пр ик ас а ли сь  п позднее:  к он т а к т и р у я  
с тувинцами,  у которых ра с п ро ст р а ня лс я  ла ма из м .  Н а к о ­
нец,  им эпизодически по л ь з о ва л ис ь  вплоть  до X X  в.  те а л ­
тайцы,  что у станавливали торговые контакты с Мо нго лией.  
I! то ж е  время мотив «древовидного» письма,  в о зм ож н о ,  от­
разил представления об инаковом,  природном начале,  з а ­
ключенном в тайне письма.  Не востребованная  к у л ь т у р н а я  
ценность к ак  бы перешла в р а з ряд  мифической.  Соответст­
венно и грамотность  в тюркс кой мпфоиозтнческой традиции 
стала  волшебным свойством предков-богатырей.  Эпические  
герои «писали» на каменных п ли т ах ,  бересте,  к о ж е  и дереве .

И целом мотивы письма в ос ходят ,  без  сомнения,  к ре а­
л ия м тюрк ск ог о  к уль ту ро г ен е з а .  К а к  известно,  в оз н икно­
вение письменности у древних тюрк ов  со вп ал о с периодом 
интенсивных передвижений,  миграций и с мешения этносов ,  
становлением тюр к ск ой го сударственности.  « Дл я  того чтобы 
письменность  с д ел ал а сь  необходимой,  тре буют с я  нест абиль­
ность исторических условий,  динамизм и не пре д ск аз у емо ст ь  
обст оятельств  и потребность в ра зно о бр а зных  семиотиче­
с ких  переводах,  в оз н ик ающи х  при ч ас тых и д лит ель н ых  
конт актах  с пнозтннческой средой», — ут в ер ж д ае т  Ю.  М.  Л о т -  
ман 8. В ый дя  на просторы степей Центр альной Азин,  т юр к п  
с т олк нул ис ь  с проблемой ус т ано вле ния  конт ак то в  с б л и ж ­
ними и дальними соседями.  В о с п р и н я в  и переработ ав  опыт 
письменной цивилизации Передней Азии,  они с о з да ли ори­
гинальный рунический алфавит,  наряду  с которым и с п оль ­
з овали уйг урс кое ,  с огдийское ,  маннхейское ,  тибетское пис ь­
мо,  а т а к ж е  брахми и «зстрангело».  С их п омо щью в ыпо л­
ня лис ь  надписи на камне,  с в и т к а х  и сб ро шюр ов ан н ых  л и с ­
т ах .  Вме с т е  с тех никой письма древние тюркп освоили и с п е­
циа ль ну ю терминолог ию,  о б с л у ж и в а ю щ у ю  данный п л а с т  
к у л ь т у р ы ,  к а к  п ра ви ло  ин о яз ыч ну ю 9. З на ч ит е л ь на я  ча с т ь  
этой л ек си к и бытует  в я з ы к е  и фольклоре  с овреме нных т ю р к ­
с к и х  народов  Юж н о й  Сибири,  х о т я  сама  пис ьмен ная  т ра ­
диция была утрачена и х  предками.



Р у н и че с к а я  письменность  с л у ж и л а  д ля  передачи литера­
т у р н о г о  дре вн е тюр к ск ог о  я з ы к а ,  н псионе которого,  как  с ч и­
т а ю т  исследователи,  л е ж а л  племенной диалект  ампша.  <)п 
был государстиепным я зык ом Тюркского каганата  и с о х р а ­
нял значение литературного  копил некоторое время после 
п аде н и я  го с у да рс тва  ор хонс кпх  тюрков .  PyiniKoii  пыли на 
пис а ны п рижи з не нн ые  и мемориальные'  восхваления  прави­
т е л е й ,  опнтафийпаи л ир и к а,  магические и религиозные с о ­
чине ния ,  памятные и посетительские надписи,  юридические 
д о ку ме нт ы 10.

На р я д у  с произведениями высоког о стили и исполнении 
с у щ е с т в о в а л и  тексты,  созданные людьми,  которые,  вол.мож- 
но .  сл уча й но  п нег лубоко иолиакомплнсь с, искусством пись­
м а  п потому,  не с м у щ а я с ь ,  изменяли напранленпе строк,  
о б ры ва л и их на п олус лов е ,  переворачивали б у кв ы,  путали 
на пис а ни е .  Полмппнстно надписей так ог о  рода — лнитафпи 
пра вит е л ей на периферии т юр к ск ог о  мира.  Памятники,  по­
л а г а е т  Д ж .  Кло с он ,  у ст а н а в л и в ал ис ь  родственниками по­
ко йн о г о ,  считавшими камень  с надписью обязат ель ным атри­
б у т о м  института  пластп но,  но с у ще с т в у ,  не у.мешнпмп пи чи­
т а т ь ,  пи писать .  С ю ж е т н а я  и с тилис тическая  неоднородность 
надпи сей — гланным образом небольших по объему т е кс ­
т о в  — п оз в о л яе т  говорить о довольно широком распро стра­
нении грамотности в дре вне тюрк ск ом о б щ е с т в е " .  Пред­
с т а в л я е т с я ,  что общество успело «почувст вовать  вкус» к и с ­
к у с с т в у  письма ,  к нанесению на камень нетленных зн а ко в .  
В м е с т е  с тем некритичное отношение з а ка з чи ко в  к уровню 
пополнен ия  текста  п о з во ля ет  п редполо жит ь ,  что письмо 
все  еще в ос прини ма лос ь  к а к  я н а к.  Смысл рупикп не с в о ­
д и л с я  к формальному со де р ж а ни ю надписи и само прочтение 
б ы л о  не о бяз ат е ль ным.  Надпис ь  могла восприниматься  как  
н е к а я  ф о р м у л а,  причастная к т а п ка м  верховного з н а ­
н и я  и в ласт и.  У  южно -с пб пр с к нх  тюрков  подобные представ­
л е н и я  с о х р а н я л и с ь  вплоть до недавнего времени.  Согласно 
н а р о дн о му  со ннику тофаларов,  видеть во сне грамотного 
ч е л о в е к а  ( писаря)  оз начало быть счастливым и удачливым 
н а  охоте  п . В ер о я т но ,  грамотность  мпфонолтпческое с о з н а ­
ние ра с с м а т р и в а ло  к а к  особую форму избранничества .  С в я ­
ще н н ым ореолом у древних тюрк ов  б ыла  о к р у ж е на  « Б о л ь ­
ш а я  г а д а т е л ь на я  книга»,  с которой «советовались» с г ла зу  
н а  г л а з  при помощи трех и г р ал ь ны х  костей 13. Репр ез енти­
р у я  с л о в о  б о ж ес т в ,  она во п ло ща ла  некое откровение,  
д а в а л а  ч е ло ве ку  шанс приобщить ся  к с окр ыт о м у  знанию.

О б ра з  гадательной книги,  книги судеб,  по которой бога­
т ы р и  и и х  в е рх о в ны е  покровит ели у з н а ю т  обо всем,  был



чр е з в ыча й но  популяре н в тюр к ск ом фольклоре.  Кннгя гра­
мота предстает высшей ценностью,  вместилищем и с т и н н о г о  
знания.  Л ица ми ,  причастными к атому знанию,  в ыс т у па ли  
и шаманы,  толк ова т е л и поли бо ж е с т в  и предков.  Х о т я ,  
с другой стороны,  мифопоатпческаи т|1 а дн ц 1 Гя иногда прот и­
воп ос т авл яла  и\ ремесло .мудрости в ерховных « книж ников » .  
Т а к ,  в алтайско м мифе и с к у сс т ву  письма п грамотности по­
к ро в ит е ль с т вуе т  сам Уль г е н ь .  Порицая первого ш а м а н а ,  
п ринявшего  свой дар н.ч рук . ' (рлика,  У л ьг е н ь  с тавил  е.му 
и пример братьев ,  которым говорил:  «От вас произойдет на­
род бла го р а з умн ый ,  книжники и пророки,  цари и х а н ы . . . » 14 
Те м народам,  которые не приняли шаманс тво ,  У л ь г е н ь  д а ­
ровал грамотность .  Т а к  в мифе намечена антитеза  письма 
и беснпсьменпости,  грамотности и «темноты»— д в у х  начал ,  
а ссоциируемых с небесным б ожество м и его антиподом.  
Одновременно атот с ю ж е т  имел,  вероятно,  и другой аспект .  
Автохтонный шаманизм противопоставлен дарованной с в ы ­
ше,  а по с у ще с т ву  — привнесенной из вне  письменности.

С большим пиететом от носясь  к книжной к у л ь т у р е ,  об­
щество ге.м не менее не ощу ща ло  ее ф а к т  о м со бственной 
традиции,  ориентированной,  прежде  всего,  на устное слово ,  
li т юркс ко м мировоззрении гораздо большей ре а л ьн о ст ь ю  
обладали именно отношения ме жд у г оворящим и с л у ш а ю ­
щим. 11 рп а гом второй стороной в диалоге  мог быть к ак  че­
л ов ек .  так и представитель мира иного:  в обоих с л у ч а я х  а к т  
коммуникации о с ущ ес т вл я лс я  по единым правилам.  Х а р а к ­
терен апизод алт а йс к ог о  с к а з а н и я ,  в котором герой не чи­
тает.  а выс лушив ае т  грамоту,  написанную на с в яще нн о м 
дереве.  Написанное воспринимается ,  прежде  всего к а к  з в у ­
чащее.  «Черно-пестрая бу ма г а ,  в руки в оз ь мешь — з а г ов о ­
рит»:  «Поз я з ы к а ,  без з убо в ,  в руки в оз ьм е шь  — з а г ов о­
р ит » , — так обри с ов ыва ют с я в з а г а дк а х  книги 15. Д л я  того 
чтобы быть понятой,  з на ко во  зафиксированная  речь д о л ж н а  
к а к  бы вернуться  «из отчужденного мира б у к в  и стро к  в мпр 
человеческого  г олоса»16. Л и ш ь  устное сл ов о естественно и об­
щедоступно.  II потому,  в о зм ож н о ,  именно вок ал ьн о - ор ат о р ­
с кие  данные с л у ж а т  критерием истинной грамотности бога-  
тырей-предков :

Х а н  М ирген ,  отчетливо п о в п м ан ,
Л е г л о  и громко читает.

О тчетливо  ведь понимает,
Е е г л о  н громко чи тает  (хыгыр).

М ы с ль ,  з в у к  п з нак  в традиционном сознании неотделимы 
д ру г  от друга .  Поэт ому,  вероятно,  в х а к а с с к о м  я з ы к е  г ла г о л  
хы§ыр  ‘чи т а т ь ’ означает  т а к ж е  ‘ зв а ть ,  в ы з ы в а т ь ’17.



У с т н ы й  х а ра кт е р тюр к ск ой к у л ь т у р ы  с его повышенным:  
вниманием к с л о в у  превратил диалог  в универсальный ме­
х а н и зм  вз аимодейс тви я  человека  с внешней средой.  С кл ады ­
в ае тс я  впечатление,  что общество,  еще т олько начинай осо­
з н а ва т ь  с в о ю  объективную выделеипость  из природы,  ин­
т уитивно пытается  восстановить  р аз рушаемое  е динство- то ж­
дество ,  с тре мится  всеми воз можными способами продлить 
конт акт .

Н а п р я ж е нн ы й  и драматический процесс двусторонних 
в заимоотношении мира людей п пе-людей сводилс я  в итоге 
к  обмену информацией и ее дешифровке.  Мифический кос­
мос говорил на многих я з ы к а х .  II все ’ж е ,  п ос к оль ку  «мат­
рицей» иного с у ще с т в а  был в конечном итоге человек,  люди 
н а де ляли в се во з мо ж ны х  д ух ов  способностью имитировать 
с у г у б о  человеческое  поведение.  Охотппки-шо рцы р а с с к а з ы ­
ва ли о хо зя ин е  тайги:

Н очью  он (:>зи) ходит около  охотни чьего  б алагана ,  иногда ст у ч и т ,  
иногда г о в о р и т .— но о хо тни ку  н ельзя  выйти на его  ст у к  из балагана. 
Н оч ью  I) тайге в друг п осл ы ш атся  песни, словно играет к т о - т о ,— :>то 
х о з я е в а  тайги ра зв ес ет и л н с ь .  Пли и угает  о к о т  б а лага н а ,  ревет кто то, 
кричит по имени три рана. Н адо  п ромолчать — иначе ду ш у  возь м ет,  
тогда  по возвращ ен ии  домой придется ка м л а ть  и просить душ у назад .

I!  мире д у х о в ,  на их территории пли в пх присутствии 
с чи т а л о с ь  опасным проявить  свою че ло ве че с кую сущность :  
подать  г о ло с ,  о т оз в ат ь с я  на имя и т. п . — «отчуждаемые» 
части чело ве к а  могли стать  добычей с ущества  иного мира ,  
с т ре м я ще г ос я  тем самым к ак  бы восполнить св ою ущерб­
ность.

Иной мир давал  з нать  о себе не т олько подражанием речп 
ч ел о в ек а ;  д иапаз он его з в уча ния  был много шире.  У г л и 
в очаге ,  п о т р е с ки ва я ,  с ообщали о настроении д у х а  огня,  
зв он к ол ец  таг ана  предвещал появление гостя .  По представ­
ле н и я м шорцев ,  душа- тень  за  год до смерти ч еловека  преду­
п р е ж д а л а  его об этом ще лк ающими з в у к а ми .  Д у х  двери 
в а лт а й с к о й традиции был невидим,  но об на р уж и ва л себя 
в н ез ап н ым  шумом.  Кормос ы ( злые духн)  могли мя ук а ть ,  
к р и ч ат ь  совой или п одават ь  утробный голос.  У с л ы ш а т ь  
подобное ч е л о в е к у  с читалось  дурным предзнаменованием 18.

В  ч увственно п ер е жи ва емо м мире,  где естественное н ве­
роят ностное  с л и в а л и с ь ,  з в у ч а н и е  было одним из  в о з ­
м о ж н ы х ,  а порой и единственным свидет ель ством реальности 
физ и чес ких объектов  и фантомов вооб ра же н и я .  «Что у ша м 
будет  с л ышн о ,  то н г л а з а м  будет  видно», — г л а си л а  шор -



« к а я  пословица ,  с т а в я  знак приблизит ель ного р а венс тва  
м ежд у слышимым и видимым.  Б ез мо л в и е  п ри р а вн и в ало сь  
к небытию.  З в у к ,  напротив,  был свойст вом ж и з ни ,  и люди 
чутко  в с лу ши в а ли с ь  и звучание  природы.  Не с л у ч а й н о  эпи­
ч ес к ая  картина иервотворепия,  воспроизводимая  и рит уале ,  
о тличалас ь  повышенным шумовым фоном:

Т е к у щ а я  поди заш ум ел а,
М о г у ч а я  r a i i i a  з а р е в е л а ,
. I n i ' T M i  в е ш к о ю  дерена  с в е с т и с ь .
I I I y m k , т е к у щ а я  в о д а
i t o . i n m e  п о к р ы в а ю  с п о р  о т т а я л а .

Иознпкая пз аморфности и молчания,  тьмы и бе зв ре ме нь я ,  
мир з а я в л я л  о себе птичьим щебетом,  рокотом,  шелестом 
и треском.  Ж и з н ь  и з в у к  заполн яли I’. селенную.  ! >та с и т уа ­
ция из начальных времен е же г од но  п о в то р ял ас ь  в весеннем 
пробуждении природы,  l ie наступление х а к а с ы  определяли 
по первой зелени н грому,  у с лы ш а в  который,  ж е нщи н ы по­
с оло нь  обегали юрту,  стуча по ее кровле  к овшом.  Пред­
вестником весны в шорском фольклоре  иногда б ывает  хо­
з яин горы:

Песною пока ещ е на дереве яе  расп у ст и л и сь  л и с т ь я ,  п ока  ещ е на 
зе м л е  пи выросла  тр а п а .— тогда х о з я и н  горы кричит.  Т а к ж е  и осенью, 
когда трапа, за с о х н у в ,  клон ится , когда л и ст ь я  де р ев ье в ,  з а с о х н у в ,  
опадан>т. У ш и  горы осеш.ю  начинаю т л у ч ш е с л ы ш а т ь .  Т о г д а  (снова) 
кричи т 1".

З де сь  з в у к ,  сопоставимый по значимости с г р о мо в ым  
р аскато м,  «открывает» и «закрывает»  год.  Р а с к а т ы  грома 
весной (у тюр к о- мо пг ол ьс к их  народов  Сибири он с чи т а л ся  
к риком небесного дракона) ,  подобно п ер в ому  к р и к у  ребен­
к а ,  воз вещали о возникновении новой ж из ни .  У  ю ж н ы х  а л ­
тайцев  — и эту т р а д и ц и ю  ра зде л яют  многие тюр к о- мо пг о л ь-  
екпе  народы — появление новорожденно го  с о пр о в о ж д а л о с ь  
воз г лас ами и ру же п ни мп  выстрелами.  Б у р я т ы  при родах 
не поднимали младенца с земли до тех пор,  пока  он не по­
давал  голоса.

Любо пыт но,  что в т юр к ск их  я з ы к а х  сам термин уп  ‘ г о л о с ’ 
имел широкий спектр значений,  и среди них ,  помимо ос нов­
ного,  в ы д е л я ю т с я - ' последнее  с л о в о  перед с м е р т ь ю ’ , ‘ з в у к ’ , 
‘ шум,  з о в ’ , а т а к ж е  ‘ в з б ир а т ь ся  на г ору ,  в ых од ит ь ,  в ы ­
рас т а т ь ,  расти,  всходить  (о с в е ти л ах ) ,  р о д и т ь с я ’ . Подобные,  
по всей видимости,  уни в ер с а л ьн ые  пр е д ст а вл ен и я,  с л о ж и в ­
ш и е с я  в р а м к а х  мифопозтической традиции,  дошли д о н а ­
ш и х  дней,  в ылилис ь ,  например,  в уди вит е ль н ые  стро кп 
М.  М.  Пришвина — натуралист а  и философа,  и с п о в ед о ва в ­
шего  единство ч е ло ве к а  и Ко с мо са .  В  1 9 2 8  г.  он з апис ал



и спо р м  д н е в н и к е :  « М ир с н и л о с ь  э т о й  н о ч ь ю , б у д т о  ж и з н ь  че- 
л о п р к а  п р е в р а щ а е т с я  и з в у к ,  к о т о р ы й  о с т а е т с я  в ме с т о  ж н з -  
пи н не  д л я  о д н о й  т о л ь к о  п а ш е й  п л а н е т ы . . . » 20

С т а л к и в а я с ь  с  фе н о м е н ом  з в у ч а н и я  п г о л о с о м  ч е л о в е к а ,  
а р х а и ч н о е  с о з н а н и е  р а с с м а т р и в а л о  п о с л е д н и й  в р я д у  т а к и х  
в а ж н ы х  х а р а к т е р и с т и к ,  к а к  и м я ,  о б р а з ,  д у ш а .  Ш о р ц ы  с ч и ­
т а л и ,  что  е с л и  на  о х о т е  х о з я и н  г о р ы  з а в л а д е в а л  г о л о с о м  ч е ­
л о в е к а  (а т е м  с а м ы м  п е г о  « душой» ) ,  т о т  н е м и н у е м о  у м и р а л .  
С т р а х  п о т е р я т ь  д а ж е  « час ть»  с е б я  б ы л  ч р е з в ы ч а й н о  в е л и к .  
« С т а р и к и - ш о р ц ы  д а ж е  б о я л и с ь  з а к р и ч а т ь  н о ч ь ю  на с о б а к у ,  л а ­
ю щ у ю  о к о л о  д о м а , —  э т о  д у х ,  п о д с т е р е г а ю щ и й  ч е л о в е к а ,  мо г  
н а ч а т ь  л а я т ь  н о - с о б а ч ь и  и т а к и м  о б р а з о м  о б м а н у т ь  ч е л о в е к а  
н п о х и т и т ь  е г о  д у ш у » 21.

Г о л ос  был знако м,  индивидуальной меткой человека .  
У  многих пародов  Сибири с осознанием этой ег о фупк цпп был,  
вероятно,  с о п р я ж е н  и феномен так  н аз ыва емых  личных 
песен.  Они отмечали все этапы ж п з п п ,  от младенчества до 
старости,  с л у ж и л и  п ок аз ат е ля ми  г р а ж да н с к о г о  состояния  
п родовой п ринадле жнос ти.  У тюрк о-мо нг о ль ск нх  пародов 
эта традиция не получила  широ ког о  распространения,  хотя  
к а ж д ы й  нз п ер с он а же й эпоса нлн ша ма нс ко го  камлания  
имел,  к а к  пра в ило ,  св ою со бс твенную мелодию.  Из ве стно 
т а к ж е ,  что в прошлом у х а к а с о в  были поп ул яр н ы «песни 
узу то в»  ( н е до б р о ж е ла т е л ьн ых  дух ов ) .  Однако по из бежание  
не с ч ас т ь я  их ра з ре ша ли  петь т оль к о старым и одиноким 
л ю д я м ,  с т о ящим на пороге небытия.

П е с н я  была  к ак  бы продолжением обыденного речения,  
она у к а з ы в а л а  па положение  исполни теля  в обществе.  От­
части п оэто му песенный я з ы к  от личалс я  многообразием.  
На п ри ме р ,  м у ж с к и е  колыбельные песни тувинцев  ис по лня­
л и с ь  г о рл ов ым  пением.  Же нс ки м  алтайцы считали звучание 
к ом ы с а .  «Слабая»  половина  общества  и с п о ль з ов а ла  его для  
тайного муз и ци р о ва ни я .  Кро ме  того,  этот инструмент при­
м е н я л с я  д л я  у с л ов но г о  «разговора»  м е ж д у  влюбленными.  
О т д ел ьн ы е  виды пения тем самым п ре в ра ща л ис ь  в форму 
п по г ов ор е нп я.  Примечательно ,  в этой с в я з и ,  что яз ыч ко в ые  
ин с тр у ме н т ы типа к омыс а  и в а рг ап а ис по л ь з ов а ли с ь  и в ша­
м а н с ко й традиции,  где,  вероятно,  т а к ж е  выпо лняли функ­
цию «переводчика».  В  19 8 3  г.  С.  И.  В ай н ш т е й н у посчастли­
в и л о с ь  с д е л а т ь  редкий снимок:  т у в и н с к а я  ша ма нк а «держит 
у  рта древпнй инструмент ва рг а н,  который издает мрачный,  
„ п о т у с т о р о н н и й "  з в у к» 22.

З а д у м ы в а я с ь  над тайной зв уча н ия ,  организ ованног о 
в ч л е н о р а з д ел ь ну ю  речь,  люди пола га ли ее естественным 
фи зи ол ог и че с к им  процессом,  т а к  с к а з а т ь  — продолженном



дыхании.  'Гушшскпо фразеологические обороты п рира вни­
в ают  ант произнесении с л ов а  к  а рт и куляции .  Т а к ,  на пр и­
мер,  в ы ра же н и е  пае а ж а р  ‘ говорить (иысказывать)  с л о в о 1 
б у к в а л ь н о  значит ‘оть'рывать р о т ’ ; пас былапжпр  ‘спорить,  
в с ту п ат ь  в п р е р е к а ни я ’ ( ‘ рог отнимать д ру г  у д р у г а ’ ). Д р у ­
гие примеры:  аксыи n.u.ip ‘быть х о зяином с воему с л о в у ’ , 
‘ быть хо зяином своему рт у ' ;  аксында баглап капп  — бале  
дпмей ‘ красноречии! , lii, обладающий даром имп ро ви з аци и ’ 
( ‘к ак  будто слона п ри в яз а н ы  к его р т у ’)” .

Т а к и м  образом по с т ул ир у ет ся  неко торая  автономность  
рта к ак  инструмента речевой деятельности.  Са мо с то я т е ль ­
ностью по отношению к че ло ве к у обладало и с л ов о,  тем бо­
лее  — произнесенное,  т.  с.  отчужденное,  отданное или «по- 
дарепиое» к а к  ценность:

В ы х о д я щ е г о  i n o  ртл голоса  сп оего  
I! песнях немало истратил я (сам).
II гости п рпехлпшему другу  
В е с е л у ю  песню сп ою я.

И у п р я ж к е  х од ящ его  коня
По пеленой ст епи рысью б е ж а т ь  п усгп л .
I! грудп Moeii тапшнпеся мелодии,
Чтоб с л у ш а л  весь народ, п о ю 21.

Ве р оя тн о ,  певец,  к а к  п с к аз ит е л ь  —  х а й д ж п ,  «отпускает» 
па волю свой голос ,  ст а н ов ящи й с я  его вторым «я».

В  фольклорных т е к ст а х  ч ело век  предстает своег о  рода 
вместил ищем плп средоточием той в ыс окой ценности,  к а к о ­
вой считались  голос ,  слово ,  речь.  У  тюрк ов  Сибири п Сред­
ней Азии попятно тил  упот ре б ля ло сь  в отношении я з ы к а  
к а к  анатомического органа:  и в с м ы с л е ‘ речь,  я з ы к ’ , а т а к ж е  
в з н а че ни ях  ‘быть тронутым,  чув ст в ов а ть  в д о хн ов ен и е ’ (ср. 
т а к ж е :  тиле  ‘ просить,  молить,  просить милос тыню,  ж а л е т ь ’ ; 
тилик  ‘ в оо душевлять ,  в н у ш а т ь ’ ; тилигу  ‘наит ие ’). В о з м о ж ­
но,  семантика  тил и его производных от р а жа е т  представле­
ние о я з ы к е  и прежде всего о красноречии к а к  об от кров е­
нии,  даре,  получаемом спыгпе в рез ульт ате  действия в ыс ­
ших сил.

Слияние  реального  и в оз м о жн о го  (к ак  вариант:  природ­
ного п божественног о)  начал и в человеке ,  н на в се х  п нмх  
у р о в н я х  мироздания я в л я л о с ь  камертоном мпфопозтпче-  
с к ог о  в з г л яд а  па мир.  Оценка  я зык ово й  д еят ельн ости имела 
и с о циа ль ный аспект .  К а к  у ж е  г оворилось ,  ч л е н ор а з де л ьн а я  
речь была в а жн е йш и м пок аз ат е ле м прина дле жнос ти к л ю д ­
с к о м у  с ообществу.  В  одной из кумапдпнеких легенд охот-



п пк,  встретив  х о з я й к у  тайгп,  спра шив ае т  се:  « Ес ли  ты че­
л о в е к ,  то р а з г ов ар и в ай ,  еслп ты но человек ,  по з а д ума ла  ли 
з л о  на меня»?25 Т а к а я  нас т ороженно с ть  вполне оправданна,  
ибо опирается  на представления  о раз ноязычии представи­
телен р а з н ых  мпров.  Сравнимая  с немотой пли кос н оя зы­
чием,  ре чь - шюг ов ор е нпе ,  обращенная к партнеру,  оборачи­
в а л а с ь  в р аж д ебн ым  непониманием.  Дискомфортное с о с то я ­
ние к а к  следс твие  не со с т ояв ше г ос я  диалога  могло с о п р о в о ж ­
д ать  и в стречу  с иноязычным ч у жа к ом ,  н неудачную иоиытку 
ша ма на  у станови ть  конт ак т  с б ожество м.  Горечь  осознания 
« глухоты» в ыс окопос т авле нн ог о  собеседника звучит  в одном 
из  ш а м а п с к и х  текстов  алтайцев:

Н а ш е  определ ение б и т ь  (су ществами)
С в ырезанным и ресницами.
К о г д а  мы кричим к ри ком ворона,
Т о  (моление) не достигает  с л у х а  Co ra .
К о г д а  мы ви зж и м ,  к а к  ж еребенок,
Т а к ж е  не сл ы ш н о  по полож ен ию  
(П ол ож ен о  Потом не сл ы ш а т ь  нас).

Нз  общей с т р у к ту р ы  мироздания и отношений м е жд у  
л юдь ми и бо ж е с т ва м и с тановится  очевидным,  что зависимой 
стороной в диало ге  о щу ща ли себя  все  ж е  люди.  П о д д е р ж а ­
ние необходимого диалога  с  обеих сторон обеспечивали по­
средники «полиглоты».  Среди людей знатоками я з ы к о в  иного 
мира в ыс т у п ал и шаманы.  В  и х  обращениях  к бо ж е с т ва м 
з в у ч а л и  и такие  слова :

Среди этих данников 
Б у д у ч и  дву язы ч ны м ,
('-тал я  толмачом.
Д а н н и к а м ,  па зем ле ж нпущнм,
В с е м  д а  будет  х ор ош о!20

Р а з л и ч а я  в иолпфошш мира голоса  птиц и бож е с т в ,  з в е ­
рей п д у х о в ,  х о з я е в  природных л о к у со в ,  традиционное с о­
зн ан и е  в нов ь  и вновь  обра ща л ос ь  к  г оло с у  че ло ве ка ,  
твердо в е ду щ ем у  партию к у л ь т у р ы .  Д е л я  з в у к о р я д  
В се л е н н о й  на «свое» и «чужое»,  оно исходило из понятия 
некоей я з ы к о в о й  нормы.  П р и ня т ая  в родовом к ол лективе ,  
норма эта  не ра с п ро ст ра ня ла с ь  па обитателей иной природ­
ной сферы,  на ч у ж а к о в  п в с е х  тех ,  чей речевой с тат ус  ие с о ­
от ве т с т во ва л  представлениям о полноценном человеке .  В  об­
ществе ,  где личностные и со циальные,  внутренние и внешний 
х а р а к те р и с т и к и  с у бъе к та  до пол ня ли д ру г  друг а ,  аномалии 
речи (немота,  ка рт а в ос т ь ,  заикание) ,  подобно физическому 
уродс т в у,  вос прини ма ли с ь  к а к  проявление  инаковостн.  
Н е  с лучай но один из  п ер с о на же й ша ма нс ко г о  пантеона ал-



та ii цок — Оуйла — именовался  дву яз ыч ны м  з аи ко й.  К а к  
отмечает К.  (1. J I oi i i i k, в ск р ы вш а я  диало гичную природу 
рит уалов  с ибирс кого шаманизма,  «заикание . . .  с в яз а н о  с  его 
функцией посредника-переводчика м е жд у людьми и дух ами 
более высокого ранга»2'.

Отличной от нормы (нечленораздельно! ! )  была речь не­
которых героев :шичсскн\ с казаний.  Однако их немота,  
заикание ,  картавость  исчезали в момент обретения б ог а ты р ­
ског о  статуса или чудесного оживлении (второго р о ж де ­
ния) .  А л г а й- Б у у ч ай ,  оживленн ый небесной девой,  с начала  
о с та ва л ся  немым. Он обрел дар речи,  съев  половину я з ы к а  
белой л я г у ш к и  (гак,  вероятно,  передается в эпосе идея при­
общения к «голосам природы»).  Д л я щ а я с я  норой не один 
год ущербность фольклорных героев с оотно силась  в общест­
венном сознании с  социальной неполноценностью м а л ол ет ­
них членов рода.  Малыши,  еще ни прошедшие в с ех  ст упе ­
ней социализ ации,  занимали промежуточное положение  
ме жд у природой и к уль турой.  Поэтому многие х а р а к т е р и с ­
тики младенцев явно тяготеют к миру природы.  Среди ста-  
рнк ов- ка ра га с о в  существовал  обычай н аз ы ва ть  маленьког о  
человека «чужак» пли «ягненок».  Малень кий «нрпшелец» 
говорил на непонятном д ля  вз ро с ло г о  я з ы к е ,  близ ком з в у ­
чанию природного (дикого,  иного)  мира.  Нот к а к  в а лт а й ­
ской заг адке  «зашифрован» образ лепечущего  младенца 
в колыбели:

Н а  г н у т у ю  fiepe .i i iy
смотрить люио,

Г олос  перепелки сл уш а т ь  
иринтно.

Заметим в этой с в яз и,  что челкапцы одно и то ж е  слово 
пагыр  ‘к р и ч ат ь ’ употребляли в отношении м а л е н ь к и х  детин 
и к ос у ль

О с т а в а я с ь  в какой-то мерс «природными» с уще с т в ам и ,  
дети,  с точки зрения традиционного общества ,  с о х р а н я л и 
с в яз и  с запредельным пространством.  1> с и л у  этого нм было 
доступно нмогов :реипе выс ших сфер.  Т ю р к и  С а я н о - А л т ая  
считали младенческий .тенет раз говором,  в кот ором собе­
седником ребенка выс т упа ла  богиня Умай.  Б у р я т ы  пре жде  
пола г а ли,  что маленький ребенок « . . . вс е  знает ,  о чем он го­
ворит сам с собою;  это з н ают т а к ж е  и те люди,  к от орые  по­
нимают детский говор.  Е с л и  у буря та  маленький ребенок 
сильно лепечет,  тогда пр и г л аша ют  тако го  б ур я та ,  который 
известей за человека ,  понимающего детский я з ы к .  При этом 
с т а р а ют ся  это сделат ь  так ,  чтоб ребеиок ие знал;  еслп он 
узнает ,  то не будет говорить;  тогда н у ж н о  его обмануть;



п р п гл а ше п пы н  ч ело век ,  знающий детскпй гонор,  д ол же н  
п ри т в о р и ть с я  с пящи м,  пли н у жн о сделат ь  ннд, будто он 
у е х а л » 29. Интерпретация «знающими» людьми детского я з ы ­
к а ,  в ероятно ,  сродни получению шаманом информации от с у ­
ще с т в  иного мира.  И в том и и другом с лучае  специалист-  
переводчик проникает  в т айну ппогоиорення, — в тайну 
ч у  ж  о й речи.

Своег о рода «языковой подготовке» отводилось большое 
место в процессе  становления  шамана у т ю р к о - . м о т о л ь с к н х  
п ародов  Сибири :1°. В ла д ен и е  размером и ритмом шаманс кого  
с т и х а ,  з н а к о м с т в о  с  п ерс онажами иных миров,  развитие 
и с к у с с т в а  нмировизацни — все это определяло в даль н е й­
шем у ров ен ь  масте рства  шамана .  Наи бо лее  я р к а я  часть 
к а м л а н и я  — :>то приз ывание  шаманом с в оих  д ух ов  помощ­
ников.  Особое место здесь  отводилось  их речевым х а р а к те ­
рист икам.  Чем сильнее  был шаман,  тем шире н богаче была 
его з в у к о в а я  палитра .  И з о б р а ж а я  своих  собеседников,  он 
прибегал  к тайному,  «темному» я з ы к у ,  явной абракадабре,  
эффектам ч ре во ве ща ни я и имитации.  С его подачи (его у ст а­
ми) обитатели иного мира говорили на я з ы к е  природы.  И х  
г о л о с ам и  были птичье пение и крики зверей 31.

В с е  д у х и  шамана ,  писала  И.  Д .  Х л о п и н а ,  «говорят на 
я з ы к е ,  который понимает т олько кам.  В о  время камлания  
он р а з г ов а ри в ае т  с ними на их я зы к е ,  часто произнося  не­
ч ле н ор а зде л ьн ы е  з в у ки ,  п ох о жи е  на мычание,  лай,  к р я ­
к а н ь е  ут ки,  на голоса  диких зверей»32. Степень овладения 
этим я з ы к о м ,  способность  к перевоплощению в «природное 
с ущес тво»  во многом определяли творческий диапазон ш а ­
мана.  О б р а щ а я с ь  к в ерховным покровит елям,  свой голос 
он упод об лял  г оло су  поющей птпцм:

Со гн ув ш и е ся  молодые леса ,
Р а с п у ст и в ш и е ся  зелен ы е .листы! . . .
Н  М О Л Ю СЬ  ГОЛОСОМ ПО Ю ЩИ Х 11ТПИ,
Т е п е р ь ,  с наступивш им годом,
Сделает  ли  (нас) здравы ми  и сп окойными?-13

Об ра з  птицы был зримо явлен и в рит уальном облачении 
ша ма на .  Ис сле дов ат е ли неоднократно отмечали орннто-  
морфпые черты в оформлении костюма и шапки у шаманов 
Ю ж н о й  Сибири.  Ж г у т ы ,  пришиваемые по ниж не му краю 
р у к а в а  ш а ма нс ко го  кафтана алтайцев,  на з ыв ал ис ь  каи ка­
нат  ' воз ду шно е к р ы л о ’ , а у за па д ных  тувинцев  шаманский 
ко с т ю м «в целом с имв ол из иров ал  птицу,  птичью шкуру».  
О б яз а т е л ь н о й  ча с т ь ю облачения х а к а с с к о г о  кама  были 
к р ы л ь я  и го ло ва  орла или к у к уш к и .  Птицы — ворон и фи­
лин ( к ак ,  кстати,  и э х о ) , — по представлениям х а к а с с о в ,



с л у ж и л и  воплощенном бродячих,  но принимаемых нигде — 
ни на земле,  пи на небе —  д уш шаманов.  Г у с ь ,  ворон,  беркут,  
к у к у ш к а  помогали шаманам во время ка мл апи я.  Т у ви н с к и е  
шаманы,  к примеру,  делали из дерева эорень (фетиш) — к у ­
к у шк у .  Он помогал нм со хранит ь  г о л о с  и с оз да в ат ь  но­
вые мелодии.  И честь этой птицы с л аг а л и с ь  особые песни:

Моя сирая к у п у ш ечка  с  зо лотой голошсой, оо-ой,
( 'лаш пнь ты споим голосом высокие г о р и ,  oo-oii,
Мон се р а »  к у к у ш к а ,  зо ло та я  к у к у ш к а ,  oo-oii,

Нею ночь ты ноешь на горе у реки,  oo-oii,
'Гной напей над холмами зву чи т,  oo-oii ,
Н е ж н а я  н добрая, oo-oii,
К а к  мила ты мне, серая  к у к у ш к а ,  o o - o i i 5|.

Птичье пение к а к  один из я з ы к о в  иного мира с танови­
лос ь  «превращенным» я зы ко м шамана .  Т о л ь к о  тако й я зы к  
мог с л у ж и т ь  средством коммуникации в пог раничных с ит уа­
ц иях ,  где прямое  общение не было в оз м о жным .  Наконец ,  
имитация птичьего пения помогала ша ма ну  обрести тот об­
ли к ,  в котором он мог достичь неба.

К  такой ж е  технике пног оворенпя прибегали эпические 
герои,  о бщаясь  с  д у х а м и - хо з яе ва ми .  В  х а к а с с к о й  с к а з к е  
богатырша,  выйдя на крыльцо ,  зовет  к себе шил-ээз н ( хо­
з яина  нетра).

П о яв л яет ся  шпл-пззи. О деж д а у него из трапы, св и са ет  до земли. 
Б о га т ы р ш а говорит ем у по-птичьи : З а ч ем  ты б у р а н  п одн ял, моем у 
му.ку  г л а за  за сы п а л ?  (У льчегачеи II.  (]>., с.  Т а л к н н о  III и р ан с ког о  
района Х а к а с с к о й  АО).

В  традиционной к у ль ту ре  принцип пног оворенпя был,  
по-видимому,  у ниверсальным способом зн ако во го  оформле­
ния ситуаций типа «свой — чужой».  Одним из час т ных ее 
проявлений можно считать речевой аспект  обычая «избега­
ния»,  который в этнографии традиционно с в я з ы в а е т с я  с  э к зо ­
гамным х а ракте ром брачных отношений.

Экзо гамно сть  брака  в прошлом была нормой у  в с ех  на­
родов Санио-Алтая .  Она не просто имела х а ра кт е р импера­
тива ,  по относилась  к основным ц о н и о с т  я м ку ль ту ры,  
с о зда ва л а  не к ую «избыточность» защитного механ из ма  рода.  
В о з п и к н у в  на определенной ступени раз вит ия  общества,  
экзогамный брак,  раз умеется ,  эволюцио ниро вал ,  но почти 
неизменными с о хр а ни л ис ь  запреты и предпис ания,  прида­
в авшие отношениям в браке  роль символо в .  Зде сь  можно 
вспомнить и о тех  элементах свадебной обрядности (имену­
емых по традиции п ережи тками) ,  которые си мв ол из ир у ют  
объединение в брачном со юз е  д в у х  ч  у  ж  и х  родов,  ипа-



к ов о с т ь  к от ор ы х  по отношению друг  к  д р у г у  гипертрофиро­
в а л а  с ог л ас н о  з ак он а м мифопоэтнческого соз на ни я .  У м ы -  
к аппе  невесты,  ее сокр ытие  и появление ,  с о с тя з а ни я ,  вос ­
хо дя щи е  к ри т уа ль н о му  с о пе р н и ч ес т в у , — все  это так  или 
иначе инсценирует переход человека  нз одного рода ( - м ир а )  
в д руг ой.  При патр п ло к ал ьп ом браке  же нщина попадала 
в иной мир,  т о же  человеческий и хорошо ей известный 
в р еальности,  но в плане мифологического ос мысления — 
в с е- та ки  «чужой».  Б ол ь ши н с т во  запретов ,  которыми было 
о к ру ж е н о  ее поведение во время с в атовства  и свадьбы,  по­
с тепенно с нимались .  Н о  ос та ва л ся  тот минимум символов,  
кот орый на п ро т яж е нии в с е й ес ж и з ни  на земле м у ж а  
п одче р ки ва л  особый стат ус  же нщнны-прнше лицы,  единст­
венного с у ще с т в а  «со стороны»,  находи вшег ос я  в роде.  Она 
не имела пра в а  произносить в с л у х  имена с в оих  с т арших 
родственников .  Д л я  нее их имен словно бы не с у ществовало ,  
равно к а к  и имени м у ж а .  Об этом очень х орошо с к а з а л  
С. I I .  Шве ц ов :  « Предполагается ,  что она к а к  бы но знает  
его имени»33.

У  а л тайцев  к м у ж у  н его старшим родственникам ж е н ­
щина д о л ж н а  была  обра ща ть ся  так :  ака  ‘старший брат' ;  
абагай  ‘дед,  брат д е д а ’ ; э/е ’с т а р ш а я  с е с т р а ’ , т.  о. употреб­
л я я  вместо л ич ны х  имен обозначения пх  с о циа л ьных  по­
лиций.  Имена личные,  собственные были запретными для  
нее.  Поэт ому же нщина в ынужден а  была опис ывать  тех,  к  ко­
му об ра ща ла с ь .  Например,  в разговоре  со с в ек ров ью  моло­
д а я  ж е н щи н а  «обозначает» ее,  гово ря ,  например:  «имеющая 
серь гу» .  Н о  если с в е кр ов ь  з о ву т  Сырга (Серьга) ,  сноха 
в ы н уж де н а  говорить:  «то, что висит в ухе».  Ппоговоренпе 
с н о х и  — своег о  рода « замаскированная»  речь.  При этом 
ис п о ль з у е м ы й  прием — описание «маркеров» человека  вмес­
то прои з нес ен ия  его имени — сродни атрибутивному ра з ­
ве рт ыв анию имен в т е к с т а х  ша м а н с к и х  камланий 30.

Сл ов ес ный запрет  бай сдс , до сег одняшнего дня с облю­
даемый же н щи н ам и  старшего  п околени я,  предполаг ал  упо­
требление одних с ло в  вместо др у ги х .  С л о ж и л с я  особый я з ы к  
( пайла ),  к от орым п о л ьз о ва л ис ь  жен щин ы.  По материалам 
А.  Само йловнча ,  за пис авше г о на Алтае  4 2  слова  пз же н ск ог о  
я з ы к а ,  о к оло четверти с ло в  — ч у ж и е  в данном диалекте .  
И с с л е д о в ат е л ь  пишет:  «В приведенном с писке  ж е н с к и х  слов  
пз ка те г ории именной обращают на себя  внимание прежде 
в се г о  с л о в а ,  я в л я ю щ и е с я  общими илп м у жс к и м и д л я  сосед­
ни х  с  а л та й с к о -т е л еу тс к о- те ле н г пт с к им  д иалект ов :  сойот­
с к ог о ,  ш ор с к ог о  (с ма т мр е кпм говором)  и л и  д л я  соседних 
по отношению к  данному г о во р у  а л т а йс к и х  ж е  говоров :  те-



лон гите кого по отношению к собственно алтайскому».  А.  Са-  
мойловнч совершенно справедливо поставил в опрос  о с в я з и  
подобных с лов  с экзогамной.  Л а м  остается л иш ь  предполо­
жи т ь ,  что п рактика  з а ключе ния  экз огамных б раков ,  ко т ора я 
у с т ан а вл ива ла  д ля  жешцииьт строгие правила речевого по­
ведения,  к а к  бы провоцировала ее и спольз овать  в качестве  
подставных те сл ов а ,  которые в обществе м у ж а  восприни­
мались к ак  чужие .  Д р у г ие  слова  ж е н ск о г о  я з ы к а  — мест­
ные,  по и с п оль з ующи ес я  для  обозначения же л а ем о г о  по 
приз наку  подобия:  «клык» вместо «зуб»,  «хрящ» вместо «ухо».  
Нако нец,  исп оль з ов али сь  и прямые ино с каз ани я:  «сто ко­
пеек» вместо «рубль»,  «волосатая  корова» вместо «як»,  
н т. д . :"

Общество,  раз умеется ,  ос оз н ава л о неко торую и с к у с ст ­
венность с л ож ной ситуации,  возникающей в общении м е ж ­
ду  снохой н се новыми старшими родственниками.  В  фоль­
клоре тюрко в  С а я но -Л лт ая  употребление ж е н с к о г о  я з ы к а  
приводится з ачас тую к ак  пример комичной ситуации.  В от  
х ак а сс к и й  вариант такой истории.

Одна ст а р у х а  ж е ш п а  своего  сына. /Кинут (новобрачн ые) до л г о -  
лн, ко ротко-лн . С.таруча говорит невесте: «Н е наамвап но имени атого  
неба, земли :>тон не назы вай, потому что небо и зе м л я  — твои свек ры ! 
Овца — т ож е  твои свекровь! Полк —  т ож е  твои свекор!  Р а с ту щ и е 
тальники — т ож е твои свекры! Т ы не называй  их по имени!'» Полк 
задуш ил овец,  и д а в еш н я я  повестка говорит: «Под си яю щ и м  (небо) 
па т р ясу щ ей ся  (:н\мля) м е ж ду  качаю щ и ми ся (т альники) страш н ы й  
(волк)  де рется  с неж ными (овны)'» Д а в е ш н я я  с т а р у х а  сп раш и вает :  
«Зачем ты не ск а з а л а ,  что вол к заду ш ил о вец?»— «Педь ты ж е  говори ­
ла, чтобы я не называла  но имени небо, зе млю , в ол к а  и о вец»14.

Пок аз ат е л ьно ,  что з ам ас к ир ов ан н а я речь д у б л и р о ва л ас ь  
особым типом поведения женщины в присутст вии с т а р ш и х  
родственников м у жа .  « Бо га т а я  с т а р у х а  К - a , — писал в 18 85  г. 
I I .  Попо в ,  вспоминая с в ою пое з дк у к к ач н нц ам , — в р а з г о­
воре о в ажн о с ти  соблюдения древних обычаев с гордостью 
р ас с к а з а ла  о себе,  что она,  быва ло ,  ни за  что не накормит 
с в ек ра ,  когда тот придет с работы,  а побежит,  х о т я  бы за  пя т ь  
верст,  позовет  кого-нибудь и попросит накормить его.  У  бед­
ня ко в  лишь  вскоре  после с вадьбы,  до первой «мировой» сно­
ха  совсем не пок аз ыв ае т с я  с в е к ру  и при встрече с ним з а ­
крыв ае т  лицо н падает.  «Мировая» бывает  при посторонних 
л и ц а х  и состоит в том,  что сноха  угощает  с в ек ра  вином и з а ­
к ус к ою.  С той поры сноха  не подходит бл изк о к  с в ек ру ,  
а п ок а з ы ва е тс я  ему издали.  Пос ле  второй «мировой» она мо­
ж е т  ходить и близ ко  от пего»39. Н е  менее ж е с т к и е  запреты 
еще в недавнем прошлом с у ще с т в ов али  у алтайцев .  Эта с и­
т уация  прекрасно описапа Н.  И.  Шатиповой:



«Женщина д ол ж н а  была строго следить за  свопм внеш­
ним видом:  в присутствии каппы ( старших родственников 
м у ж а )  но о бн а жа т ь  рук  выше кисти,  не п о к аз ы ва ть  босых 
ног,  непокрытой головы,  н е л ьз я  было кормить грудью ре­
бенка .  ра с ч ес ыв ат ь  волосы.  1! присутствии канны повестка 
д о л ж н а  быть обя за т ель но  в чогедекс.  . . .  Е с л и  же н щин а  на­
хо ди л ас ь  в своем апле ,  то не д о лж на  была двиг ат ь с я  близко,  
«мелькать»  перед н з а  спиной ка ппы,  eii п ол аг а ло с ь  стоять,  
пок а  не сел каппы,  ходить по а илу  лицом к каины,  по пово­
ра чи в ат ь с я  к  пому спиной,  но садиться  на место,  с которого 
вс т а л  каины.  Следовало  из бег ать  всяческо й близости,  дер­
ж а т ь с я  на почтительном расстоянии,  нз рук  в руки непо­
средственно ничего не передавать ,  д а ж е  пи а лу  с  чаем поло­
ж е н о  с та ви т ь  на зе м лю,  женщине н каины н е л ь з я  угощать 
д р у г  д ру г а  табаком,  смотреть в упор др у г  на друг а ,  есть 
из  одной ч аш к и . . .  Женщине но по л аг а л ос ь  при каппы гром­
ко  р а з г ов ар и в ат ь ,  с м е я ть с я ,  в мешиваться  в чу жо й  разговор,  
ш утить ,  до пу ск а ть  фамильярность  или двусмысленность  
в речи. . .  У с л ы ш а в  приближение каппы,  женщина не в ых о­
д ила  из своег о  аила  навстречу ему.  Т а к о г о  гостя выходил 
в стречать  ее м у ж .  При входе и выходе из аила женщина про­
в о ж а л а  его стоя .

Этикет  предпис ывал же н щин е  избегать  каины.  Т а к ,  на­
пример,  она д о л ж н а  была с т ар а ть с я  не входить  в тот апл,  
где н а х о д и л ся  кто-нибудь из кайны.  Е с л и  ж е  она входила 
в аил каины,  то ни в коем с л уча е  не с пустыми руками,  а при­
но сила  м а сл о,  та л ка н.  Же нщине  пол аг а л ос ь  сидеть в аиле 
к ай н ы стро го  на же нс к ой  половине у двери.  Этикет пред­
п и с ы в а л  же н щи н е не проходить  к  почетному месту  в апле,  
не обх оди ть  ог онь с почетной с то роны. . .  Д а ж е  на улице ж е н ­
щине з а п р е щ а л о с ь  подходить с внешней стороны к  м у жс к ой  
пол ов ин е  аи л а .  З а п ре щ а ло с ь  пересекать  пространство перед 
д в е р ь ю  а ил а  кайны.

Ж е н щ и не ,  п рие х а вше й на лошади,  не по л аг а лос ь  пр ив я­
з ы в а т ь  с в ою  л о ш а д ь  к  к он о вя з и кайны,  ей д а ж е  з апрещалос ь  
п р ох о д и т ь  по пр ос тр а нс т в у  м е ж д у  к о н о в я з ы о и аилом. . .  
Ж е н щ и н а  не д о л ж н а  была  при к а са т ь с я  к  вещам кайны:  к его 
у зд е ,  п ов од у,  в еревке ,  р у ж ь ю ,  н о ж у ,  трубке.  Строго з а ­
п р е щ а л о с ь  з а с едл ат ь  л оша дь  седлом кайны,  с адитьс я  на его 
л о ш а д ь  п т.  д .»40 Аналог ичн ые,  х от я  и менее су ро вые  запреты 
с о б л ю д а л и с ь  u  прот иво положн ой стороной:  с ве к ром  п с т а р ­
ши м и  родственниками м у ж а  по отношению к невестке ,  з я ­
тем по отношению к теще и старшим родственникам жены.

Из б е г а ни е  было пож и з н е н ным рит уало м,  ис по лняв шим­
с я  ч у же ро дн ы м и ,  потенциально опасными и вр а жд ебн ыми ,



но вступающими н брак  сторонами.  Мифологическое сознание 
всегда  стремится к установлению динамического равновесия  
ме жд у «своим» н «чужим»,  поэтому поддержанию с у ще с т ­
вующе г о миропорядка  уде ля ет с я  много внимания.  Соеди­
нение ч у ж а к о в  с о пр ов о ж д а ло с ь  их в з а и м и о и «адап­
тацией»,  пе предус матривающе й полного с ли я ни я  инород­
ных элементов,  но регламентирующей их отношения.  П о р я ­
док в мироздании д ол же н  п о д де р ж ива ть с я  на любом уровне 
и особенно — в обществе.  Этой цели,  вероятно,  п с л у ж и л и  
ж е с т к о  упорядоченные отношения м е жд у  «пришельцами» 
н «аборигенами».  П ра в да ,  были с лучаи ,  доп ус к авши е  н а ру ­
шение установленного порядка .  Эти нарушени я глубоко 
енмволнчны.  Т а к ,  при т рудных ро дах  ж е н щин е  ра зре ша ­
лос ь  в ыкр ик ну ть  настоящее  имя св екра  (у х а ка с о в)  или 
в з я ть  каины за р у к у  (у а лтайцев) 41. Д р у г ие  криз исные мо­
менты,  с опр ов ож д ав ши е с я  нарушением обычных норм,  т а к ­
ж е  были с в я з а н ы  с  крайней опасностью д л я  ж из н и  ж е н щ и ­
ны.  Н а р у ш а я  незыблемые пра вила  поведения,  она с тавила  
под уг р о зу  стабильность  микрокосма ,  что эхом от да в ало с ь  
во вс е х  сферах мироздания.  Н а  короткое  время,  согласно 
мифологической л ог и ке ,  о бле г ча лс я  доступ в мир силам 
ха о са ,  но —  в итоге н ас т упала  бла г опо лу чна я  р а з в я з к а .

Н а  первый в з г л я д  нари с ованная  картина (женщина к а к  
вечный чужеродец,  носитель природного/хаотического на­
чала ,  в ын у жде н на я о бращать ся  к  м у ж у  н его старшей родне 
с замаскированной речью ) излишне упрощена и формали­
зована.  В е д ь  в действительности имели место чисто 
человеческие,  теплые ч увства  к  ней со стороны м у ж а  и с в е к­
рови,  особенно поело рождения первенца.  Же шцн на -м а ть  
со временем ст а н ов ила с ь  старшей же нщиной в доме,  и никто 
не попрекал ее мнимой чуждо с т ь ю.  Б о л е е  того,  ког да  в семью 
приходила  молодая  с но ха ,  мать  м у ж а  с а ма  учила  ее приня­
тым п равилам поведения.  В и д и м о , в историческое  время  обы­
чай из бег ания у ж е  ие имел той эмоциональной ок ра с ки  
(свой — ч ужой) ,  ко т ора я доминировала  — пит а ема я  мифо­
логическим сознанием — в э по ху  его у тв е рж д е ни я .  Но он оста­
в а л с я  о б яз ат ель ным элементом к у л ь т у р ы  д а ж е  тогда ,  когда  
была з абыта его миро во зз ре нч ес к ая  подоплека.

Г о в о р я  об обычае из бег ания ,  определившем эмоциональ­
ный тонус ме жр од о вы х  конт ак тов ,  с ледует  подчеркнут ь ,  что 
сфера его п р оя в ле н и я  пе о г раничиваетс я  отношениями 
свойст ва .  Сходные я з ы к о в ы е  п этикетные нормы д ействова­

л и  не т оль к о в отношении чуже ро дце в ,  но и вн у тр и  членов  
одного рода.  Определенной «дискриминации» в сфере обще­
ния и речевого поведения п о д ве р г али сь  м л а д ш и е  в оз -



растш.те г руппы.  По обычаю тофалароп,  ребенок «называет,  
не п рои знос я  имени,  с тари ка  — . .дедушка м о й ' 1, а с т а р у х у  — 
. . ба б уш ка  м о я " ,  большого па рня  н а зыва е т  „ с т а рший брат 
м о й ' 1, а б ол ьш у ю деппцу — ,,с та рш а я  сестра м о я “ . . .  Дст н,  
к а к  ма лые ,  т а к  и большие,  никогда  но назыиагот но имени 
с в ое г о  отца п с в ою мать .  Е с л и  пойдет старший чолонек,  то 
младший встает ,  пстает п тогда,  когда пойдут родители»'12.

Строго ре г ламе н т ируя  отношения человека  с дядей но ма­
тери,  со с тарейшинами рода,  родителями и пообще старшими,  
подобные п ра в ил а ,  вероятно,  опир алис ь  на принципы с о­
циаль ной пера р х п п,  и которой к аж д ый  младший член сооб­
ще с т в а  о бладал некоторой неполноценностью по отношению 
к  с таршим.  Од на к о если с возрастом ч еловек  менял свой с о­
циа ль ный ста тус ,  то положение  ж е нщппы-п  р н ш е л ь ц а  
было неизменным.  В  с и л у  этого же нщина,  а т а к ж е  ритуально 
близ к ий к ней ребенок к а к  с ущества  «пнаковыо» ос тавались  
ч уж им и  среди с в ои х .  В  оценке о к р у ж а ю щи м и их статуса  
о б н а р у ж и в а е т с я  а к т у а л из а ц ия  этой ппаковостп;  в общении 
с  ними д ей с т в ов али  приемы,  принятые  в мпфорптуальном 
диа ло г е  с  обитателями иного мира.  Этнографические реалии,  
о пи с ыва емые  понятием «обычай избегания»,  мо жно отчасти 
пн т ерпрет пр овать  в коптексто диало гового  хар а к те ра  тра­
диционной к у ль т у р ы .  З де сь  обе стороны облечены опреде­
ле нными п ра в ам и  и обязат ель с т вам и,  выполнение которых 
упо р я до чива ет  отношения в обществе,  с о стоящем нз с в о и х  
и ч у ж и х ,  с т а р ш и х  и м л а д ш и х .

« Же н с к ий  я зык »,  вероятно,  вполне с опоставим и с тем осо­
бым я з ы к о м ,  которым п о л ь з о в а л с я  ч ело век ,  ок аз авши йс я  
во в р е м е н н о  и близости к  непоз нанному,  непредска­
зу ем о му  мпру.  У  я к у т ов  с у ще с т в ов ал  д а ж е  « яз ык путника»,  
о кот ором,  к  с ож а ле ни ю ,  известно совсем немного.  I I .  Л.  B u -  
т а ш с в с ки й  писал :  «Почти к а ж д а я  вещь обихода во премя 
п у те ше с т в ия  имеет свое  условное  наз вание .  Я к у т  во время 
длпппог о ,  исполненного опасностей п утешес твия  никогда 
но с к а ж е т :  „о с едл ай  к о н я “ . Это значило бы обратить ннп.ма- 
нпе з ло го  д у х а  на то,  что путники со бираются  с н я ть с я  со 
с т о я п к п  —  а это могло бы дать  ему повод в ос препятствовать  
о т ъе з ду  п б л аг оп ол уч ном у  с ледованию да ль ше .  Необходимо 
вместо того с к а з а т ь :  „почерни мо с тк п“ »43. Т о л к ов а ни е  спе­
циа ль ног о я з ы к а ,  предлаг аемое  И.  А.  В нт а шо в ск пм ,  в прин­
ципе не р ас х оди тс я  с нашей тра к то вк ой этого феномена,  хотя  
иноговорение  м о же т  преследо ват ь  две  раз личные цели.  
С  одной стороны —  этот прием мо же т быть испо льз ован 
с  тем,  чтобы быть понятым и п ы м существом ( ка к  в с лучае  
с  шамано м) .  С другой — д л я  того,  чтобы ос та ть с я  непоня­



тым враждебными дух ами,  сс ли конт акт  о ними н е ж е л а ­
телен.

Принцип ниоговорепня действовал п по пре.мя охотничь­
его промысла.  Ж и в и  и тайге,  люди соблюдали ряд правил,  
рогламеитиропавшпх их быт и речевое поведение:  ведь они 
временно находилис ь  на территории,  закрепленной за родом,  
но одновременно я в л я ю щ е й с я  собстпенностыо мог уще ст ве н­
ного д у х а ,  в ла де ль ца  всех  про м ыс ло вых  зверей,  х оз яина  
гор н лесов .  И атом мире н е ль з я  б ил о употреблять  имена 
собственные д ля  обозначения д ик их  с у ществ ,  природных 
объектов ,  орудий охоты н т. и.  Т ре б он а л ся  особый я з ы к ,  
а привычные обозначения на время  к ак  бы з а бы в ал ис ь .  Со­
гласно х а к а с с к о м у  обычаю,  охотники,  р а з г ов а р и в а я  друг  
с другом,  н аз ыва ли  ж и в от н ы х  «секретными» именами:  мед­

ведя — тир той ‘овчппная ш у б а ’ ; в ол ка  — узуи кузрук  
‘длинный х в о с т ’ и т. д.

Интересные материалы по охотничье му я з ы к у  шорцэв  
были собраны Л .  П.  Потаповым.  Он приводит н е с к о л ь к о  де­
с я тк о в  спе циа ль ных слои-заместителей.  Т о л ь к о  в отноше­
нии белки испо ль з ов ало сь  п ять  раз личных на званий,  че­
тыре — д ля  к олон ка ,  три — д ля  оленя.  Медведя  шорцы 
на зыва ли «прадедом»,  «дядей по отцу»,  «дядей по матери»,  
«стариком»,  «великим человеком».  Соболя к а к  наиболее  цен­
ного промыслового з ве р я  именовали «доход»,  а т а к ж е  «са­
мец-зверь»,  «черный бегущий»,  к олон ка  — «клыкастый»,  гор­
ностая  — «чернохвостый».  Т а к  ж е  пост упали охотникп-ту-  
нннцы.  Со боля обозначали эвфемизмом чараш анг  ‘ кр а с и ­
вый з в е р ь ’ ; медведя — кара чув.э ‘ черная в е щ ь ’ , хайрахап  
‘господин’ . Алтайцы,  на х о дя сь  в тайге,  и с п оль з ов али  у с ­
л овные  имена не только д л я  зверей,  но и д ля  предметов,  
необходимых на промысле.  Р у ж ь е  и н о ск аз а т е л ьн о н а з ы в а л и  
«полое желез о» ,  топор — «рубящий»,  н о ж — «режущий».  
В е с ь м а  интересен эпизод из с к а з а н и я  «Еленг пр»,  где отец 
обучает сына условной речи охотников .  « З а ж е ч ь  на гриве  
ко ня  огонь» означает  «кресалом добыть огонь и з а ж е ч ь  т руб­
к у  (отца)»,  «укоротить до р о гу »— прншнорить к оп я или спеть 
хор о шу ю песшо.  З а г а д к и -и н ос к а з а н ия  отца помимо ос нов­
ной цели (обучение сына условной речи) сп ос о бс т в ов али  ра з­
витию особой тех ники м ышления,  «выработке  критериев 
с равнения ,  с о поставления  и от ождествле ния»41.

Метаморфнчность,  столь  х а р а к т е рн а я  д л я  мнфопоэтиче-  
с к ог о  с о знания,  была с и л ьн ым  инструментом речевой д е я ­
тельности.  Я р к а я ,  обра зна я  речь,  понимаемая к ак  средство 
воздействия на иной мир,  была,  вероятно,  одним пз способов 
утв ер жд ен и я  иерархии к омм ун ик ат ив ных  систем.  В ла д ен и е



кодом,  п оз в о л я ющ им  перевести чело веческую обыденную 
речь на т т о й  я з ы к ,  я в л я л о с ь  основой в с як ог о  профессио­
на ль но г о  масте рства .  I? этом смысле ,  вероятно,  действия 
п ром ыс ло ви ка ,  способного обрат иться  к х о зя й к е  тайгп,  
б ыл п сродни способностям гпамана-посредпика.  II тот и д ру ­
гой пыт а лис ь  в л и я т ь  на ход реальных'  событий,  о б ра ща яс ь  
к сфере с лов ес но г о  творчества ,  о т к а з ы в а я с ь  от языка- нормы,  
а п е л л и р у я  к  во зм о жн о ст и  и г р ы, р и т у а л а. Много­
значность  поэтического я з ы к а  к ак  не л ьз я  лучше соответст­
в о в а ла  в ероятно с тному х а ра кт е ру  того мира,  к которому 
былп обращены и речь охотника,  и камлание шамана.

Т! целом,  но наблюдению Л . 11. Потапова ,  охота  у южно-  
с п бп рс кн х  тюрк ов  была насыщена религиозными элементами,  
п ри з на ка ми  рит уального отношения к действительности.  
Ис сле д ов а те л ь  пишет о шорцах :  «1’елнгпозное наполнение 
зв ер о ло вн о го  промысла  было на с т оль ко обильным,  что сам 
промысел п р е д с та вл я л с я  чем-то священным.  В  отношении 
его но д оп у ск а ли  насмешек,  х в ас т о вс т в а ,  вранья.  От править­
с я  на промысел н у жн о было чистым.  На ка н ун е  нельз я  было 
иметь п олов ог о с ношения.  К  орудиям промысла и к одежде 
ох от ни ка  отношение было весьма почтительное.  Ни р уж ь е ,  
ии л о в у ш к у ,  ни собо ль ю с ет к у никогда не бросали,  а веша­
л и или к л а л и  ос торожно и хранили имеете с  охотничье»  
одеждой в амбаре,  но з ан ос я  в дом.

У ж е  с моментом выхода  шор ца- охотнпка  пз д ома . . .  с в я ­
з ы в а л и с ь  раз личные приметы и поверья .  Перед уходом на 
промысел н е л ьз я  было сидеть па той стороне избы,  где с т о яла  
печка .  В ы й д я  из дома,  охотники не ворочались назад,  как  бы 
необходимо это ни было.  Не отвечали на вопрос:  «Куда иде­
те?» В с т р е ч а я  ког о-нибудь ,  считали лучше повернутьс я  
спиной к встречному.  Ни кому не раз ре ша л ос ь  пересекать  
о х от ни ка м дорогу .  Е с л и  это слу ча л ос ь ,  охотники в оз в ра ­
щ а л и с ь  и о т п р а в л я ли с ь  с нова  т оль к о на следующий день.  
Шли на промысел тих о ,  с т а р а я с ь  со х ра нит ь  благоприс той­
ность  и с ерь езность»45.

К а к  и «путешествие» шамаиа ,  их путь был отмечен ос та­
н о вк ам и .  Ох о тник и со ве р ша ли  кропления св яще нн ым го­
рам,  что вст ре ча ли с ь  на их пути,  обра ща лис ь  к ним с м оль ­
бами о помощи.  П е р е в а л и в а я  хребет ,  они о гр а ж д али  себя  
пи х т о вы м и ве тка ми,  тут  ж е  бро с ая  их па землю.  Эти с имв о­
лич ес к ие  действия  по в тор ял ис ь  в погребальной обрядности 
ю жн о - с и б и р с к и х  тюрк ов .  В о з в р а щ а я с ь  с  кладбища,  участ­
ники церемонии бросали за  с пину ветки берез ы,  к ак  бы от­
гр а н и ч и ва я  с еб я  от вра жде бн о г о  мира,  приблизившегося  
dK ним со смерт ью соодпча.  Повторение тех  ж е  действий



н ритуальной структуре промысла имело, видимо, пную 
СНМВОЛНКу. 1 |рре.ЧС1ЦеНПС охотников в дикий, п р и р о д -  
н ы й мир требовало символического отказа от привычных 
установлений культуры. В отлично от участников погре­
бального обряда охотники оставляли па сшшой мир живых, 
приближ аясь  к миру иному. Согласно запретам, действовав­
шим среди шорцем, n тайгу нельзя было брать мясо илн сало 
домашних животных и тем болсс приносить ого в жертву 
огню. П ритуальном оформлении охотничьего промысла а к ­
туализирую тся  противопоставления «культурный — при­
родный», «спой — чужой», «домашний — дикий». У куман- 
дпнцев п шорцев видеть во one продукты земледелия и ското­
водства означало иметь неудачу в промысле. Н апротив, сю­
жеты о ловле птиц пли сборе кедровых орехов сулнлн, как  
считалось, несомненный успех 40.

У даляясь  от жилища хотя бы на время, человек обретал 
статус и н о г о  существа. Преодолевая силу притяж ения 
мира культуры, охотники для  оставшихся дома люден вре­
менно превращались в чуж аков. Чтобы но причинить про­
мысловикам вреда, близкие остерегались произносить их 
имена. Н ельзя  было играть, веселиться, ругаться  из опасе­
ния . что артель останется без добычи 47.

II п а к о в о с т ь охотников, отринутых от мира к у л ь ­
туры (а порою «связанных» с хозяевами тайгп брачными уза­
ми), проявляется  также в ритуале возвращения с промысла. 
К ак  сообщает Л . П. Потапов, «самый момент прихода с про­
мысла у шорцев имел ряд  особенностей. Например, охотник 
сразу  не заносил добычу в дом и сам туда не заходил, пока 
..пот не высохнет*1. В пто время нельзя  было разговаривать 
с женщиной. Ж енщине нельзя  было встречать своего му­
жа»48. Примерно так  же регламептнровалось пересечение 
граппцы миров человеком, побывавшим в запредельном, 
чужом мире. Возвращение с охоты как  бы с противополож­
ным знаком повторяло исходную ситуацию перемещения 
в ппоп мир. ,г)тн сюжетные блоки («уход» п «возвращение») 
служили начальным п конечным звеньями синтагматической 
цепи протяженного во времени ритуала промысла. Повто­
р я я  структуру  шаманских камланий ритуал, по мнению 
К. С. Новик, сводился к установлению контакта и обмену 
неппостями-ннформацией между представителями различ­
ных зон Космоса. Б ез  обращ ения к  духам-хозяевам и пере­
дачи им соответствующей жертвы (ценности, принадлеж ащ ей 
обществу) был невозможен, по мнению носителей традиции, 
благополучпый пеход охоты, т. е. «получение» добычи (цен­
ности, принадлеж ащ ей миру природы)49.



Моленпя сопровождают весь ход промысла. При этом, 
по наблюдению Л . П. Потапоиа, их участники «переживают 
повышенное настроенно и приходят и особое состояние икс- 
таза ,  находящее определение и выражении алтайцев c'ji.u 
е зи 1 j a m  ‘мое тело внутренним огнем горит’. Такое экзальти ­
рованное состояние при молении предвещает несомненный 
успех». Состояние внутреннего подъема, сопоставимое с ша­
манским экстазом, понималось, пероятно, как  следствие 
установления к о п т а к т а  с божеством.

Еще н акануне промысла алтайцы обращались к Ак- 
Д ь я и к у ,  и о с р о д н и к у между верхним и сродним ми­
рами, устраивали молении в его честь. В тот же день вече­
ром совершалось жертвоприношение родовому покровителю, 
например К оча-К ану. Д л я  него умерщвляли путем удуше­
ния  белую овцу. Вареное жертвенное мясо съедала семья 
охотника, навар ,  разбрызгивали но сторонам света, а кости 
склады вали на специальный помост и сжигали.

Перед самым отъездом промысловики вновь совершали 
брызганье К оча-К ану, по ужо в юрте. Ему адресовалась 
молитва:

Руководящий Moii дух! (букв.: И начало стоящий) 
Знавший великое начало!
С. обширной тайгой сговорись,
С текущими подами имей соглашение (скрепленное руко­

пожатием),
Обильную пищу, выпросишпп, дай,
Знаменитый Коча-Кан!

Такими же обязательными были в дальнейшем кропле­
н ия  н молитвы в честь хозяина Алтая па перевалах. На об­
менный характер  отношений между людьми и их верховны­
ми покровителями прямо указывают слова пз молитвы охот- 
ииков-шорцев:

Человеку пз твоей дичи хотя Си одну 
Ты покажи-ка...
Благодарение воздадим.

Е сли хозяпн  тайгн бывал доволен отношенном люден, 
то возле таежного стана можно было услышать ого голос: 
«Мне приятно угощение ваше утреннее н вечернее, я буду 
вами доволен, а вы мной». В этом случае охота бывала 
удачной. Если же хозяпп  сердился, то люди «слышали» 
от пего: «Ходите в тайге». В этом случае шорцы говорили: 
«Тогда из этой тайгн ничего не промыслишь, сколько бы пи 
мучился».

По окончании охоты дл я  хозяина тайги совершали кроп­
ление, угощ али н духа огня. Н а  этот р аз  к ним обращались 
с благодарствепной речью:



Kart отцы паши псстарп белые 
Першппы (сиепжыо) г I роз,де переходили,
('.года ходили отцы паши, онружан,
П. радуш'ь, (домой) понпрашались;
Мы пришли; также иорадоиал ты пас,
Ног 'irfie йламн'лоплецно д аст5".

I! охотничьих заклинаниях отчетливо звучит тема д о- 
г о и о р а между .иодьмп п божествами, построенного 
па взаимных обязательствах. Отметим, что зтот пласт на­
р о д н о й  п у л ы р  1,1 насыщен элементами, которые позволяют 
судить об апологическом культуре :>тмоса. Обязательства 
людей по отношению и родной природе оформлялись как 
охотничья этика (запрет убивать больше зверя, нежели 
диктуют реальные потребности, правила поведения в лесу 
п т. д.) и подкреплялись элементами ритуала. Сохранение 
существующего равновесии между обществом и природой 
при условии обеспечения люден всем необходимым — так 
в конечном счете можно понимать сверхзадачу охотничьих 
ритуалов. При атом подчеркивается традиционность сло­
жившегося баланса (ср.: «как отцы наши исстари...»). Ссыл­
ка на предшествующее состояние была, несомненно, аргу ­
ментом в пользу люден.

о п : \  и п. Iлч

Молитвы п благопожелаиия, равно как  и всевозможные 
жертвы, были, по выражению К. С. Поник, своеобразными 
репликами, адресованными обществом природному окру­
жению, персонифицированному в духах-хозяевах . Днало- 
гнчпость присуща не только промысловым, но такж е пере­
ходным обрядам и календарным ритуалам, которые .модели­
ровали «деятельность коллектива и его сегментов по тел же 
правилам рефлексивного управления, т. е. путем имити­
рования рассуждении п моделирования статусов партнеров 
по коммуникации.. .»’1 Как свидетельствуют многочисленные 
материалы, контакт с представителями иного мира пред­
полагал для носителей архаичного мироощущения особую 
форму поведения. Повседневные ограничения теряют свою 
актуальность в ходе ритуала, когда па первый план выдви­
гаются темы жизни п смерти.

Бснкнн ритуал, печальный или веселый, давал выход 
сильным эмоциям н переживаниям, р а зр я ж ал  н гармонизи­
ровал психологическую обстановку в коллективе. Однако, 
как  справедливо заметил М. М. Б ахтин , ото важнейшее к а ­
чество человеческой культуры  нельзя  было бы «вывести



п объяснить из практических условии и целей общественного 
труда, пли — еще более вульгарная  форма объяснении — 
пз биологической (физиологической) потребности н периоди­
ческом отдыхе. Празднество всегда имело существенное и 
глубокое смысловое, миросозерцательное содержание»’’''.

Общественное сознание во все времена с огромным внима­
нием относилось к проявлению «крайних» эмоций человека, 
к  выявлению их градации (улыбка, усмешка, смех, горькие 
слезы и т. и.) и ситуативной приуроченности. Традиционное 
общество, сознавая  отличие аффектов (н частности, плача 
н смеха) от обыденных поведенческих стереотипов, придава­
ло нм статус особого типа поведения. К ак  и все, отличное 
от н о р м ы, экстраординарные эмоции рассматривались 
как  некие «знаки», которые позволяли маркировать отноше­
ния членов общества друг с другом и с иным миром. Поэтому 
категории смеха н плача в мировоззрении тюрков Южной 
Сибири значительно шире современных представлении о ко­
мическом и трагическом, что является универсальным свой­
ством архаичных традиций н .

И обрядовой практике тюрков, как  и вообще в народной 
культуре ,  смех обладал мощным терапевтическим эффектом: 
он врачевал психологические травмы, восстанавливал кон­
такты между людьми. Одновременно смех был сложным 
семиотическим механизмом в единстве его созидательного 
п разруш ительного аспектов г’4. Безудержное веселье и 
фривольные настроения, окрашивающие некоторые эпизоды 
свадебного обряда или праздник плодородия Коча-Кан, вре­
менно отвергали систему обыденных норм, создавали ситуа­
цию нерегламентпрованпых отношений, организованную по 
подобию «изначальной хаотичности». По именно эта неупоря­
доченность, незавершенность были гарантией обновления 
мира. Смеху повсеместно приписывалась способность вызы­
вать появление ноной жизни и быть ее з п а к о  м.

И ритуалах  смех часто связан  с рождением, свершившим­
ся плп желаемым. Когда в якутской  урасе устраивался  
праздник проводов небесной повитухи — Лйысыт, то женщи­
ны «мазали себе .ища топленым маслом и некоторое время 
смеялись, стараясь  в этом превзойти одна другую». По нх 
поверьям, верховная  покровительница давала «кут» ребенка 
той женщине, которая  смеялась больше всех. Р и туаль­
ный смех носил форсированный, часто искусственный х а ­
рактер . Ж енщины, участвующие в обряде получения от зем­
ли  плодородной силы (об этом обряде см. выше), набрасы­
вались на шамана с хохотом и «конским ржанием». Можно 
предположить, что в отдельпых случаях  ритуальный хохот



нилялся как  Си подражанием поведению существ иного мира. 
В одном нз сюжетов якутского фольклора две шаманки чу­
десным образом добывают себе мужей. Когда наступает 
время родов, в их дом спускается богиня Айысыт. «Богиня 
родов по очереди у той и другой на прилавках  каталась. 
Сильно вспотела богиня родов, умащенная маслом. II все 
смеясь, все смеясь, три ночи тут провела». Смеющейся, 
умащенной маслом богине, и унодабливались участницы 
послеродового ритуала. Возможно, сополагая зачатие/роды 
со смехом, мифологическое сознание усматривало реальное 
сходство судорожных усилий, характерны х дл я  огнх ак ­
тов

Т ак  или иначе, смех отождествлялся с животворящим на­
чалом. Этому не противоречит и хохот некоторых фольклор­
ных персонажей, появляю щихся пз нижнего мира в алтай­
ском эпосе. Онн, как  правило, ассоциируются с темой игры, 
плодородия.

Связь смеха с плодородием прослеживается в ежегодных 
молениях у хакасов. В то время, когда мужчины проводили 
на горе обряд испрашиванпя «душ-зародышей» (к у т ), остав­
шиеся дома женщины хохотали. Считалось, что, смеясь, 
онн могут п р о г л о т и т ь  кут и забеременеть. Мотив 
смеха присутствовал и в обряде пспрашивания плодородия 
у куманднпцев.

Последствия смеха, его действенность в масштабах мифи­
ческой Вселенной могли быть сопоставлены с результа­
тами камлания  шамана. Близость  этих актов, обеспечиваю­
щих передачу «ценности» пз природного в человеческое сооб­
щество, в свое время была отмечена В. Я. Проппом 50.

В мнфоноэтической традиции смех — универсальный 
признак ж  н в о г о. В алтайском апосе «Маадай-Кара» 
подданные Эрлика спорят о попавшем в подземное царство 
богатыре солнечного мира:

Один говорит: «Он мертвый»,
Другой говорит: «Живой он»,
Один говорит: «Он плачет»,
Другой говорит: «Смеется».
«Если мертв он, надо сжечь его,
Если он жив, надо осмотреть»—
Так два силача разговаривали57.

Обязательность смеха в одних ситуациях  сочеталась 
с запрещением смеяться в других. Сюжеты о перемещении 
обитателей срединной земли в иной  (прежде всего — под­
земный) мир включают табу на смех к а к  признак  временного



отказа  от человеческой сущности. В Якутском фольклоре 
ш аманка,  возвращ ая  душу умершего, провозглашает:

Если позволено мне Судет принудить упершего к жизни,
Если дано мне пернуть человеку душу живую,—
Переступи» через ipn смеющпегн порога...

Комментируя этот сюжет, В. Я. Ирошт писал: «Порог, 
отделяющий ж изнь от смерти, назван здесь смеющимся по­
рогом, порогом смеха. По одну сторону порога нельзя смеять­
ся, но другую — нужно смеяться»58. По разрешалось шу­
меть п смеяться во время ночного камлания шамана, чтобы 
тем самым не обнаруж ить качеств живого существа. У ха­
касов шамай специально щекотал людей, испытывая, выдаст 
себя человек или пет? То жо ограничения налагались па 
участников охотничьего промысла. Впрочем, по представ­
лениям  большинства народов Саяно-Ллтая, в тайге нельзя 
было не только смеяться, но н вообще громко проявлять  
спои чувства, п том числе — плакать  59.

Может быть, и слезы — противоположную смеху эмо­
цию — традиционное сознание считало проявлением жизни. 
В шаманской практике бурят  был известен обряд возвраще­
ния потерянной души человека. Об удачном завершении ри­
туала судили по следующим признакам: «Во время камлания 
в экстазе шамана больной внезапно почувствует разлившую­
ся теплоту по всему телу и неудержимо заплачет. Вслед за 
ним вся его родня тоже плачет (по-бурятски — у-яра ,  букв, 
перевести —‘распустились, р а з м я к л и ) ,  даж е посторонние 
люди не могут удерж аться  от слез. В таком случае все бы­
вают уверены в том, что душа водворилась куда следует 
п больной скоро выздоровеет»80. В ситуации катарсиса сле­
зы были естественной пспхо-фи.шологпческой реакцией че­
ловека на исцеление, наступающее вследствие целенаправ­
ленных действий шамана. Однако рациональное содержание 
ритуала тесно переплеталось с этическими, эстетическими 
н религиозными переживаниями его участников. В контек­
сте данного ри туала плач знаменовал собой момент 
перехода от смерти к жизни.

К ак  п в случае со смехом, плач-эмоцня н плач-ритуал 
часто идут р у к а  об руку .  Погребальные церемонии тюрков 
Ю жной Сибири нередко отличались поистине трагедийным 
накалом  страстей. Вот что писал в конце X IX  в. И. К ара- 
танов об эмоциональном строе этого обряда у качинцев: 
«Во все время похорон родственники умершего и близкие 
знакомые, в особенности женщины, плачут, неистово бьют 
себя в грудь п ладошп руками немилосердно; некоторые от



избытка чувств и сильного опьянении рвут до лысины по­
лосы иа т к н и 1 и бороде, или бьются о землю и камни до кро­
пи, перечисляя по премя поминок добродетели и дурные сто­
роны умершего.. .»(И С другой стороны, есть спедснпи о за­
прещении плакать на похоронах. По объяснению информато­
ров хакасов, при погребении пожилого челопека но полага­
лось плакать пообще: «он пожил». В случае смерти новорож­
денного никто, кроме матери, тоже не плачет: «он еще не 
пришел с ю д а». Точно так же не плачут по умершим, 
у которых нет родстпенникоп. Иногда необходимость такой 
сдержанности объяснили те.м, что от слез родственников 
«покойник на том свете захлебнется». Это правило действо- 
иало у многих тюркоязычны.х народоп Южной Сибири. З а ­
прещалось неселпться и шуметь н алтайском аиле, когда там 
находился покойник. Б лизки е  родственники скорбели мол­
ча, а если плакали , то тихо — «чтобы черт не радовался»62.

Отличаясь в деталях, подобные правила ограничивали 
масштабы излияния  горя. При : it o m  телеуты, например, 
отличали обычные слезы, обозначаемые словом ыйла (ыгла), 
от ритуальных причитаний сыгыт (общетюркское сыгыт  — 
ритуальный плач но умершему, образопанное от основы 
сыгы 'траурны й плач ). Дреннетюркскне эпитафии япляют 
нам яркий пример «монологов» умершего, оплакивающего 
себя:

...Я но стал ощущать сотнно и луну на гочубом пипе, горюя, от 
пас моих и от дечли моей я отделился (т. о. умер). 15 отношении нас — 
моего хана и моего государстна — я не насладится. Я отдотилен (т. е. 
умер), горюй, от моего хана и моего государства. ...Печаль быстро 
мне ннплась: я ослаб (нал жертноп за пас моихЧ Горюя, мне хотелось 
бы пстретитын с нами../’1

Этот ж анр сохранился в тюркской культуре до наших 
дней и как обрядовый текст, и как составная часть герои­
ческих сказаний. Имея устойчивую музыкальную и поэти­
ческую форму, включая традиционные, близкие эпическим 
мотивы, причитания имели характер ограниченных импро­
визаций. Слагаемые по случаю ухода нз жизни конкретного 
человека, они включали элементы его биографии. Воспро­
изводя картины жизни покойного, перечисляя его заслуги 
перед родными н близкими, плачи, как мы могли убедиться 
во время экспедиционных работ в Х акасии , не всегда носи­
ли безысходно-трагический характер . В них могли обыг­
рываться н эротические темы, всплывали воспоминания 
о большом жизнелюбии умершего.

«Сопротивление» смерти демонстрировали многие детали 
погребальных обрядов коренных народов Саяно-Алтая.



П а первый взгляд и них присутствовали несовместимые с об- 
ра.чом смерти элементы: обильное коллективное угощение, 
игры-скачки, проявления эротики и ритуального скверно­
словия, а такж е смех, который, например, у хакасов не по­
ощ рялся ,  но п не считался запретным. Все это отрицало 
смерть, которая в мироощущении тюрков но имела характера 
конечного события, а мыслилась как  переходный этап, пред­
шествующий новому рождению.

И скрен н яя  вера и бесконечность, повторяемость жизни, 
не исчезающей бесследно, в целом присуща мировоззрению 
архаичных культур .  Только такие убеждения могли гармо­
низировать отношения человека с физически необратимым 
временем. Эту извечную проблему К. Леви-Строс формули­
рует следующим образом: «В реальности бытия, которую че­
ловек ощущает в глубинах своего , ,я “ , он видит причины 
и смысл своих ежедневных поступков, моральной и чувст­
венной ж пзнп, политических пристрастии, обязательств 
в отношении социального мира и мира природы, практиче­
ских занятий н научных изысканий. По в то же время ему 
понятна и реальность небытия, интуитивное предчувствие 
которого неразрывно сопровождает бытие, потому что оно 
возлагает на человека обязанность жить и бороться, думать 
и верить и особенно хранить мужество, без которого его ни­
когда не покинет ж у тк ая  уверенность, будто его никогда 
не было на земле и не будет вечно, и что с его неизбежным 
исчезновением с лика земли сама земля тоже обречена на 
гибель. Его труды, горести, радости, надежды, творческие 
поиски как  будто и не существовали, так как нп у кого не бу­
дет сознания необходимости хранить память об этих эфемер­
ных душевных волнениях — будет лиш ь праздная конста­
тация  того, что они-де — от некоторых бликов мира до бе­
зучастности всего его лика  — имели место, т. о. что они — 
ничто»64.

К ул ьту ра  традиционных обществ показывает, как  ото не­
преодолимое противоречие разрешается мпфопоэтическим 
сознанием. Вернее, препятствие не столько преодолевается, 
сколько  о б х о д и т с я ;  оно переводится из плана личной 
трагедии в событие общественного значения и, в итоге, кол­
лективный разум  находит приемлемое решение.

Актуализацией  темы жизни можно считать исполнение 
при погребальной церемонии героических сказаний. В не­
которых селах Х акасии  и в наши дни сохраняется обычай 
п риглаш ать  певца (хайджн) на все время до похорон, да;ке 
еслп за ним приходится отправляться  в неблизкий путь. 
Сказитель, согласно заветам предков, не может ответпть



отказом. Под аккомпанемент чатхана от наступления тем­
ноты до рассветных сумерек он поет о родовых предках- 
богатырях, о прошлом. При этом никто из присутствующих 
не спит. Считается, что нарушивший запрет сокращает себе 
ж изнь. Традиции приглашения сказителя  на ночные бдения 
имеет разные толкования в народе. Утверждается, что эпос 
«.. .помогает родственникам умершего перенести горе тя ж е ­
лой утраты, которое почыо обостряется, присутствующим 
же людям дает возможность поддерживать бодрость н преодо­
левать сон»115. Здесь верно уловлен психотерапевтический 
эффект, создаваемый пением хайджи.

Слушание сказок  (связующих прошлое н настоящее, 
предков и потомков, мир людей и мнр природы) помогало 
снять стрессовое состояние, привносило оптимистическое на­
чало в атмосферу траура. По нашим наблюдениям, сказитель 
в ночь перед погребением не ограничивал спой репертуар 
былинами и легендами: в перерывах, отложив чатхан (струн­
ный музыкальный инструмент), он рассказывал собравшим­
ся анекдоты, что не вызывало ни малейшего неудовольствия. 
П рпчнтаппя слышались только пз соседней комнаты, где 
рядом с покойным находились несколько пожилых женщин.

Старики и сами сказители связывали  обычай полночных 
бдений с потребностями кут — души умершего, которая 
до сорока дней стремится быть среди родственников. Гортан­
ное пение будто бы притягивает ее к жилым. Дейстпие, как  
считается, бывает тем сильнее, чем больше покойник любил 
его прп жизни. Исполнением эпических произведений не 
только ублаж али душ у умершего, но п предохраняли  его 
родственников от действия злых сил, которые, как  счита­
лось, становятся наиболее опаспымп траурной ночыо. Сло­
ва хайджн имели магическую власть над существами нного 
мира и могли оказать родовой группе «практическую по­
мощь»01’. Исследователи хакасского ф ольклора подчерки­
вают, что, несмотря на трагический н акал  героических поэм, 
сказан ия  завершаются победой богатырей светлого начала, 
«в чем проявляется  но просто оптимизм народа, его твердая 
вера в свои силы, но н стремление магически утвердпть 
жпзпь»67.

По существу, эпос, включенный в структуру  погребаль­
ного обряда, превращ ался  в искупительную жертву, адре­
сованную новоявленному обитателю иного мира. С ее по­
мощью людн срединной землп получали ж изнь н счастье. 
Поэт выступал посредником в этом обмене. Примечательно, 
что, говоря об исполнении сказан ия  (сказки), шорский ска­
зитель уточнял: «Когда я  посылаю ск азк у . . .  мой ум (т. е.



моп мысли) со сказкой, к руж ась ,  уходят». П о-т о р ск п ,  «рас­
сказы вать  сказку» означает «посылать» или «сопровождать» 
со С8. Здесь можно упомянуть и собственно фольклорные 
сюжеты, в которых герой за уменье рассказывать сказки 
добивается победы над чудовищем и добывает огонь —«свя­
щенное пламя человеческой жизни»110. 1! этом смысле пение 
скази теля  на похоронах вполне сопоставимо с действиями 
саяно-алтанскпх шаманов, тем более, что в обоих случаях 
провож ается  душа умершего.

У  тувинцев эта церемония проходила в два этапа — на 
7-е п -W-e сутки после смерти. Вступая в переговоры с ушед­
шим в небытие, шаман в обмен на обильное угощение/жерт­
воприношение стремился получить заверения, что тот не 
будет причинять вреда оставленным нм родственникам. Об­
р ащ аясь  к умершему, он говорил, имитируя диалог:

— Оставив светлую землю, своих детом, свой скот, куда, зачем 
ты ушел?

— Но жалуюсь на своих детой, на свои скот, ночуя в оврагах, 
шцу добычу и отделился от своих детой.

— Есть ли среди твоего спота, в твоем имуществе что-нибудь не­
чистое?

— II моем имуществе нет ничего нечистого. Среди моего скота 
есть пестрый волк, который ищет меня и рычит, наверное, он опасен 
для оставшихся моих родственников.

— Среди твоего скота, твоего имущества что может принести 
счастье твоим детям, твоей семье?

— Пз имущества, если они получат подарок серебряного цвета, 
ото к счастью, если они купят скот разного цвета со стороны солнеч­
ного восхода — это к несчастью...70

Этот диалог, сопровождавший очередную стадию пере­
мещения умершего в нной мир, имел явно прогностическую 
направленность. Устами шамана покойный  (= п ред ок)  пз ми­
фического пространства-времени, где, согласно мпфоиоэтп- 
ческой логике, смыкаются прошлое и будущее, предрекал 
ближним судьбу. Тот же смысл имела и ф инальная, наибо­
лее табуированная  часть сказаний. Нередко она содержала 
благопож елання ,  которые сказитель адресовал слушате­
л ям . Т а к ,  шорский сказитель, заканчивая  рассказ, провоз­
глаш ал : «Длинное не укорачивал, короткое не удлнпнял. 
Все, что видел и сл ы ш ал ,— рассказал .  Мой богатырь в зем­
ле своей пусть живет. Счастье, удачу свою нам пусть даст». 
Счастливая р азв я зк а  фольклорного произведения, дарован­
ного исполнителю его верховным покровптелем-хозянном, 
предвещ ала удачу  и благополучие собравшимся. «Здесь 
собравш имся моим хорошим мою (собственную) сказку ,  раз- 
дел и в 1 flaM»j— таковы последние слова сказителя  71. II в кам-



Рис.  4. Прорисовка шаманского бубна алтайцев. Пз архива Г. II. По­
танина (Научная библиотека ТГУ). Фигура предка-покровители ша­
мана (он ж е хозяин бубна) присутствовала в оформлении инструмента.

л аш ш , п в акте исполнения поэмы решается одна и та же за­
дача: некто с помощью своего чудесного покровителя, хо­
зяина приносит людям ц е н н о с т ь ,  обменивая ее на не­
что эквивалентное (рис. 4).

Убежденность людей в их п р и ч а с т н о с т и  к  у  д а- 
ч е эпических богатырей, отнесенных к  р азря ду  предков, 
п ридавала особую роль сказнтельству в ри туалах ,  приуро­
ченных к критическим (переходным) ситуациям в жизни 
сообщества — будь то охотничий промысел, сражение с не­
приятелем, тя ж ел ая  болезнь, избрание представителей 
власти, родины и т. д .72

СЛОВО II ДЕЛО

Изучение коммуникативной деятельности внутри социума 
со всей очевидностью обнаруживает зависимость речевого 
акта  от того, что называют «фоном невысказанных допуще­
ний и практик», «энциклопедическим знанием мира», «мне­
ниями» и иными «интеллектуальными особенностями ком­
муникативных ситуаций». При этом, но мнению ряда иссле­
дователей, .минимальной единицей языкового общения яв ­
ляется  не предложение или какое-либо выражение, а осу­
ществляемые посредством их д е й с т в и я  73. В тюркской 
культуре ,  где на протяжении веков слово оставалось основ­
ным средством хранения и передачи информации (в син­
хронном и днахронном аспектах), способом познания п освое­
ния мира, взаимосвязь между элементами триады «мысль —



слово — дело» была особенно прочна. Болос того, мысль 
традиционного общества поднималась до прп:>паппи их тож ­
д е с т в .  По слонам О. М. Фрейденборг, п архаичной тради­
ции «г,сякое слово тождественно действию, всякое название 
есть воспроизведение действия»"1. Ivan пишет В. Н . Топоров, 
«такое положение сохраняется в тех культурах ,  где еще но 
полностью утрачена р и т у а л ь н а я функция язы ка . . .  
и где, следовательно, каждое высказывание с ритуальной 
функцией по пдрр является  перформативным (словом-делом 
плп даж е в первую очередь делом, а не слоном)»75. Действи­
тельно, способом номинации создается Вселенная в одном 
из вариантов космогонического мифа саяно-алтайских тюр­
ков. Реальность  творится с л о в о м, которое выражает 
доступную всепроникающей мысли творцов внутреннюю 
суть вызываемых к жизни объектов. Земным :> х о м вер­
ховных демиургов, их избрапнпкамн-жортвамн среди людей 
считались шаманы и сказители. Описывая вероятностный 
мир в молитвах и поэтических импровизациях, пин всякий 
раз з а н о в о, на глазах у сородичей творплп его силой 
воображ ения п слова. Напомним, что значительная часть 
героических поэм южно-сибнрскпх тюрков начиналась с к ар ­
тины первотворення, а уж потом — в созданном мире — 
разворачивались события. При этом поэтическое слово при­
равнивалось по силе воздействия к природным стихиям. 
В одном нз киргизских  преданий о крупнейшем манаечн 
X IX  п. Кельднбеке говорилось, что его пенне потрясало 
Вселенную: «на аул как  будто неожиданно налетал ураган, 
п среди этой бушующей стихни наезжали неведомые всад- 
iiHKii (Манас и его дружина),  н от топота их копыт содрога­
лась земля»70. По мнению долган, «рассказывая былину, 
сказитель вызывает к жизни некие материальные образы. 
Это не духи, а как  бы живые существа, которые действуют, 
движ утся  соответственно тексту рассказа»77.

Подобное понимание возможностей слова предопредели­
ло развитие некоторых сфер рптуалыю-яяыкового поведе­
ния. Прежде всего, это традиции произнесения благопоже- 
ланий (алкыш сос, алгыс), известная с древнетюркского вре­
мени. Алкыпш адресовались тбеям, хозяевам гор и лесов, 
хозяину А лтая  и т. д. Т ак , во время посвящения шамана 
у телеутов, он благословлял всех, кто принимал участие 
в изготовлении его бубна:

Приговор творца дли них печным пусть будет!
Пусть плотится по множестве их скот!
Пусть разбрьпгнвяется обплыго молоко!
Летом п осенью, если будешь пасти скот,



Пусть молодняка жеребцов у тебя много будет.
Псоныо и летом, если будешь пасти скот,
Трохлетннх и четырехлетних жеребят пусть много будет. 
У лпори их пусть народ толпится, скопляется,
У дымохода пусть птицы собираются!
Па передние полы пусть наступают дети,
Па задние ноли пусть наступает скот,
Пусть будет им, что шить от народа!
Пусть будет у них, что дать пароду.
Если я благословлю и до них пс дойдет благословенно, 
Пусть благословит их сам Ульгень baiijana!
Если я скажу и мои слона пе дойдут до них,
Пусть дойдет до них благословенно Ульгони!78

Структура и содержание сакральны х текстов по многом 
совпадали с обычными благопожеланними — обязательны­
ми элементами и в обрядах жизненного цикла, и в повседнев­
ном быту. Особым ритуалом было произнесение алгысов 
иа свадьбе. Родственники по очереди, импровизируя, вы­
сказывали благопожелання молодым. При этом хороший 
алгыс оценивался как  большой подарок, почти материаль­
ная ценность, что отразилось в алтайской загадке — ино- 
сказительной характеристике благопожелаипн:

Двухгодовалый жеребенок не поднимает,
В узкую дверь но пройдет 7!'.

Произнесенне/вручеиие благопожелання 'ценности обес­
печивает в будущем достаток и счастье новой семье. П а ха­
касской свадьбе отец благословляет сына:

То, что ты держишь под солнцем, пусть опоясывается серебром! 
То. что ты держишь под луною, пусть опоясывается с.ошцем! Перед­
нюю часть твоей полы пусть топчут дети! Заднюю часть твоей полы пусть 
топчет скот (т. е. да будет у тебя много детей и скота)! Живите и бе­
рите там, где ничего взять нельзя! Живите и ешьте там где ничего 
съесть нельзя! Я даю тебе белую корову, чтобы делать айран! Я даю 
тебе гнедого коня, чтобы ездить на свадьбы! Я даю тебе пегого коня, 
чтобы ездить по улусам!90.

И свадебном ритуале, построенном как  цепь обменов, 
нропзнссенне алгысов словесно дублировало главный об­
мен — передачу невесты пз рода в род.

Б лагопож елання  сопровождали обряд ((Признания не­
вестки» на второй день тувинской свадьбы. Старший родст­
венник девушки брал ео за куш ак  и подводил к дверям 
юрты родителей муж а, где в это время собирались его близ­
кие. При этом сопровождающий нарочито прихрам ывал, 
опирался  на топор, порой садился верхом па п алку  и изо­
браж ал  всадника. Вместе с невестой он старался  как  можно 
больше шутить п смеяться. Т а к а я  модель поведения, вероят­



но, долж на была изображать ч у ж  о г о/и н о г о, оказав­
шегося в новом дл я  себя окружении. Потенциальная нпа- 
коиость преодолевалась слоном. В аило родителей мужа 
по кругу  шла чаша с молоком и каждый из родственников, 
п р и ш и т а я  невестку, произносили благопожелапие в ее 
честь. Вот как  звучало одно нз них:

Па высоком мосте спою юрту пусть стаппт,
На крутое место пусть citoii ског (гонпет),
С соловым а;еребцом пусть будет у нее (табун),
Пусть родится русоволосые мальчики,
Верховые лошади пусть будут иноходцами,
Пусть ходит за памп мальчики,
Мешалка дли хойтпака пусть будет из белой Порозы, 
Дойные короны пусть будут белыми"1.

Слово, понимаемое как  д с л о, звучало в переломный, 
связанный с изменением статуса человека момент свадеб­
ного торжества, н предопределяло его будущую жизнь 
в позитивном плане. Оно было направлено на моделирование 
желаемой ситуации 8-.

Противоположным по значению стилем ритуально-язы­
кового поведения являлось нропзнссеппе проклятий (хыр- 
гыс). Информация о слове, наносящем вред, весьма ограни­
ченна. Между тем известно, что у тюрков Саяно-Алтая су­
ществовали различные типы инвектив и ситуации, где они 
использовались. Обращение к инвективе было связано с ри­
туальным сквернословием в таких его модификациях, как  
осмеивание н шутовство, сопровождавшие обряды календар­
ного и семенного цикла. В этом случае брань превращалась 
в особую форму нноговорення. Т ак ,  например, одним нз наи­
более сильных семенно-родовых покровителей у хакасов 
считался аба-тось  •нечистый (медвежий) тёсь’. Его изобра­
жение помещали в правой от входа, женской стороне юрты, 
у  ее основания. Кормление аба-тёся совершала женщина — 
арбагджы. По воспоминаниям информаторов, она стучала 
двумя «железками», произнося ритуальный текст, переме­
ж а я  его русскими нецензурными выражениями. Использо­
вание ч у я; о й бранной речи призвано было усилить ее 
аффект.

В некоторых алтайских заклинаниях , по данным 
П. II. Шатиновой, прослеживается желание человека от­
вести от себя беду. Например, чихнувшему следовало с к а ­
зать: «Хватай камень!», так как  считалось, что болезнетвор­
ные частицы могли вылететь из него и напасть на здоровых 
людей. Чтобы этого но случилось, произносили указанную  
фразу, п болезнь «вселялась» в камень 83.



Гораздо бпдео сильными — п потому табуироиагшымп — 
были выражения и тексты, обладающие, согласно представ­
ленным традиционного общества, негативным воздействием 
на адресата. Они встречаются в сакральны х текстах как  
следствие избираемой шаманом стратегии поведения. Т ак ,  
в проклятии тувинского шамана говорится:

Ля, пусть проклятого съест черт,
Пусть сожрет его детей.
Пусть оторвет груди у его родителей,
Ьудь ты с 1.еденным по частям!
Oii, пусть не будет у пего потомства,
Ой, пусть будет одиноким, как кол.
Ой, пусть будет таким, как высохшее дерево41.

П роклятия входили в речевой «арсенал» и обычных лю ­
дей. Одно из хакасских проклятии гласит:

Следы твоего ухожденин да будут! Следы прихода твоего да от­
сутствуют! Маковка твоя да провалите^! Кровь твоя да выльется ком­
ками!

15 другом случае человек обрекается на неподвижность 
и, как  следствие — на смерть:

Г»удь ты в течение месяца не способен сделать один шаг!
Ьудь ты в течение года не способен перебрести один брод! 
Пусть обе ноги твои сгниют и отвалятся!
Пусть (toe руки твои сломаются и отвалятся!*’

Смысл подобной тирады, как и оскорбления вообще, за­
ключается в том, чтобы причинить жертве моральный — 
а также, имея в виду магическое тождество слова и д е л а ,— 
физический ущерб. Методом воздействия в этом случае я в ­
ляется  обратное моделирование. Т ак  же, как  благопожела- 
ния, проклятия прогнозировали будущее, но с противо­
положным знаком. О тталкиваясь от некоей общепринятой 
нормы, они полностью отрицали ее, создавая мир перевер­
нутых ценностей:

Голове твоей да шипу быть!
Пусть с (твоей) ступни сойдет кожа,
Л горло пересохнет.

В конечном итоге проклятья  предрекали чрезвычайно 
мрачную перспективу своему адресату:

Нысохнн как дерево!
Пожелтей как зоюто!
Расстанься с белым светом!
Отправься н подземный мир!8*

Понятно, что к подобному способу выраж ения эмоций 
люди относились с большой осторожностью. Одним пз пан-



более гтрашпых, по мнению телеутон, было проклятие (Пара  
черге кирши)  ‘Войди п черную землю'! Прежде опасались 
произносить эти слона вслух, так как они могли в е р- 
н у т I, с я н обратиться па самого отправителя. I! IM7S г. 
этнографическая экспедиция Томского университета во вре­
мя работы среди бачатскнх телеутов зафиксировала такой 
случай. 1! деревне хоронили молодого человека. Люди по­
говаривали, что мать покойного была очень злой женщиной. 
Jo  н дело она посылала проклятья, и в результате они обер­
нулись против ее семьи. Слово, сказанное всуе и не нашед­
шее адресата, «вернулось» к отправителю.

От проклятия ,  становящегося в устах злонамеренного 
человека разящей сплои, члены традиционного общества 
старались наптп защиту. Чтобы нейтрализовать действие 
«худого слова», долганы, например, поступали следующим 
образом. Они делали колечки пз ивовых прутьев, изображаю­
щие рот злоязычного человека (иксы карп ‘рот его черный', 
говорили о таких тувинцы), надевали их на палочку и дер­
ж али  над огнем, говоря: «Твои слова потерялись, твои слова 
не имеют силы». При этом рот обидчика будто бы покрывал­
ся  я з в а м и " ' .  Хакасы же предпочитали на слово отвечать 
словом. Согласно обычаю, против наговора следовало про­
изнести ровно !(!! слов. Эта сакральная  цифра, фигурировав­
ш ая в шаманской мифологии, имела, очевидно, охранитель­
ное свойство. Старики рассказывали о шамане, который, 
взявшись лечить больного, смог сказать только D.S слов, 
но тотчас опомнился, произнес благословение огню, и тот 
помог ему.

ПЕСНЯ, Л1УЗЫКА, РИТМ

В ысокая поэтичность устной культуры тюрков проистекает 
пз самого строя пх языков. В частности, это проявилось 
в явлении парной синонимии. Такие сдвоенные выражения, 
как ,  например, хакасские: у л гу  — чар^ы ‘власть—суд', букв.: 
‘суд — р асп рава ' ,  ыылипча—соо.гапча 'гудит — шумпт', mi-  
mipeain хорыцып  ‘испугавшись — задрож ав ' ,  сы.ппап—оир- 
лабысхан  ‘р ы д а ет — плачет’ п проч.*8 былп распространены 
не только в эпических сказаниях ,  по и в обыденной речи. 
Д л я  многих тюркских языков было характерно совпадение 
смыслового параллелизма с фонетическим созвучием слов 
прн образовании родственных пли противоположных поня­
тии. П оказательны примеры из якутского языка: кыкын — 
к у к ун  ‘зима — осень';  и л и п— кэлип  ‘перед — зад ';  быар  — 
б уор  -печень — п о ч к а ’. Нередко созвучные слова соединя-



л и п ,  образуя усиленные имена, глаголи  и т. п.: т иэри -  
т ччры  ‘шиворот-навыворот’; сорэн-сзрбзн  ‘будь осторожен’; 
симахсин-эли.исин  ‘старуха-рабыня’; ^Ол-дьуОл ‘сум ерки ’; 
утуу-с.убуу  ‘одно за други м ’.

I! якутской народной традиции рифмованная речь пред­
полагала подбор созвучных слон. Созвучие или гармония 
слон {дьуОр.ппмл) или тылы ОьуОрэлип было равносильно 
стихотворной п вообще художественной речи. Понятно 
ОьуОро означало сходство или подобие между двумя пред­
метами или явлениями, а словосочетание дьуОрэ тыл  — 
аллитерирующие слова 8а. Подобные поэтические приемы 
были известны п древиетюрнское время. В эпптафпйных 
надписях, воспроизводящих фольклорные образцы, исполь­
зовались то же парные формулы, основанные па сходстве- 
созвучии. Например, для  выражения состояния крайнего 
упадка использовались выражения old j i t i i  (букв.: ‘умирая 
н п оги бая ’) и tilrii о Hi ‘то ж ивя ,  то ум ирая’ («...я добывал 
(завоевывал), умирая н погибая...», «...ты скитался  (народ), 
то ж ивя,  то умирая»). Скорбь последнего прощ ания пере­
дается фразами, подобными следующей:

Kuk t i i jncla  к iin ai  nzydyin .
J a r i i a a  j y t a  s i z i m a  a d y r y l l y i n .
От п ш щ а  н луни на голубом небе я отрешился,
От не.млп моей, горюя, и от вас .моих я отделился.

Синтаксический и лексический параллелизм, рефрены, 
метафорические обороты, аллитерация и пр. определяют ху­
дожественные особенности рунических памятников н сбли­
жают их с фольклором современных южно-снбпрских тюр­
ков 90. Поэтическая традиция пронизала всю историю тюрк­
ской культуры, воплощаясь не только в памятниках народ­
ного творчества, по н в самом мпровиденнн.

«Воображение нынешнего ал т а й ц а ,— говорилось в пре­
дисловии к одной из работ В. II. Вербицкого,— так  же живо, 
как  и в древности — иначе племена эти утратили бы свои 
предания, как  мы утратили свои мифы... Весь жизненный 
опыт предшествовавших поколении, вся история культуры, 
история племен сохраняется у него не в книгах, а в преда­
ниях, легендах, сказках; каждое повое событие дает повод 
к новому творчеству. К ак  мы иллюстрируем книгу, придаем 
ей литературное содержание, художественную форму, так 
н он украшает повесть жизни жемчугом своей фантазии; 
отсюда вытекает изящество и пластика мифа. В выработке 
формы изложения также нет недостатка, поэтическая форма 
здесь такж е выработана н звучит в размеренных строфах 
и созвучиях. Рифмованный рассказ сопровождается музы-



кон, н сказка  рассказывается иод звук инструмента. Т вор­
чество но исчезло среди этих пародов, новые события дают 
пищу уму и импровизации»”1.

Исследователей не раз удивляли .мастерство и находчи­
вость, с которыми коренные жители Саяпо-Ллтая облекали 
в поэтическую форму рассказ о событиях повседневной 
жизни. Умение говорить к р а с и в о, составлять рифмо­
ванные фразы, пользоваться иноеказаппями воспитывалось 
в человеке с раннего детства. В системе специальных игр, 
веками создававшихся народной педагогикой, он овладевал 
навыками ораторского искусства Красиоречие входило 
в число признаков, определявших народный идеал общест­
венного лидера. Кто образ является центральным в ряде ха­
касских тахиахов:

По склону рысью чтобы пожать,
С тнерилмк копытами конь нужон;
С народом разговаривать 
С твердым умом мужчина нужон.
Стекающие с Полого тасхыла поды, говорят,
('тонн полые разно но польют, гонорят,
Мсходнщ\'ю от умолого мужчншл песню, гонорят,
Слушать народы раше но будут, говорят?514

Скрытые в языке возможности моделирования желаемого 
мира моглп быть реализованы только поэтической, ритми­
чески организованной речью. Человек, обладающий таким 
даром, пользовался  в коллективе непререкаемым авторите­
том. Присутствие певцов и музыкантов обеспечивало успех 
любого мероприятия, будь то охотничий промысел или свадь­
ба. Алтайцы во время сватовства старались включить в число 
поезжан бойких, «языкатых» люден Как гласит хакасское 
предание, в одном месте народ пе мог высватать невесту:

13 то промена можно было жениться только зная ноенн. Теперь 
пригнел человек к женщнне-певице... чтобы заставить ос спеть там, 
где находится невеста... Когда они спустились н улус, их ужо ждут 
сваты. Сваты приняли у них коней. Давешняя жешцнна-певнца во­
шла в юрту н прошла среди народа. Она пожала руку свату; сват, ког­
да она пожала руку, посадил ее тут же. Когда вошел весь народ, сва­
рили чаю и угостили им; потом они пьют внно. /Кенщнпа-пеипца, 
пьяная, тенорЕ» запела: «Когда ты ел бычачьего мяса, ты не подавился 
в своей глотке? .Чту собственную дочь отдай-ка, если хочешь отдать, 
не подавившись? О сидящий сват мой. Когда ты ел мяса двухлетнего 
теленка, ты пе поперхнулся в своей глотке? Дорогую единственную 
дочь свои) о 1д«м1-ка. если хочешь отдать, но поперхнувшись! О сидя­
щий здесь сват мой!» Теперь ие нашлось человека, который бы спел 
лучше ее. «Нельзя иначе поступить, видно!»— говорит давешний сват.— 
«Возьмешь ты! Пы превзошли своим пением!»

Присутствие певца (кожоцчы кижи) было обязательным 
ц па последующих этапах свадебной церемонии. Т ак ,  но обы­



чаю улагамских толоигитоп, при переезде девушки в аил ж е­
ниха певец сопровождал свадебный поезд, был как  бы его 
главою. Д ерж а п руке повод копи невесты, он объезжал 
с нею ее новый дом. Л затем, спешившись и опустившие!, 
па колено, исполнил импровизацию в честь этого собы­
тии

Кще недавно у телемгнтоп были в большом почете певцы 
и .поди, |о в о | 1 1пцпе в рифму даже в обыденной речи. Их мет­
кие слова запоминались и расходились в форме пословиц. 
«Кожопчи» старались пригласить в качестве защитника те, 
кому предстояло яиптьсн на суд заисапа. К нему засылали 
послов, старались склонить на спою сторону подарками. Т а ­
кой человек красноречиво защищал клиента, говоря только 
в рифму !,и. Возможно, ритмически организованная речь 
воспринималась не просто как выразительная, но п как  за­
ведомо пел;кивая. Подобно тому как сак р ал ьн ая  формула 
имела силу, если ее произносили отчетливо, внятно, пе сби­
ваясь и не путая слов, правдивость свидетельств певца опре­
делялась уровнем его исполнительского мастерства. Красо­
та импровизации и аккомпанемента были признаками истин­
ности п мудрости, заключенной в поэтическом слоне ,J‘.

Размы ш лял о фольклоре минусинских тюрков, 
ЛГ. Л. Кастреп писал о героическом эпосе — сокровищнице 
мпфоноэтпческои мысли: «.. .у  татар сила магии, т. е. муд­
рость, ставится выше силы меча, так как  герои их отправ­
ляю тся  в далекие земли за мудрым советом, и не один не­
победимый побеждается слабой женщиной только силой 
мудрости. Намечу здесь, кстати, что но понятиям татар, 
песнь в ы с ш е е в ы р а ж  е н и е м у д р о с т и, и нет 
в природе существа, которое бы могло противостоять ей. 
С благоговением рассказывали мне татары, как  семь Кудаев 
сидят па вершине облака и слушают прекрасные песни, 
сопровождаемые звуками арфы. Д аж е  Липа выходит нз 
земли по пояс, чтобы послушать звуки  арфы н песнь, кото­
рой увлекаются и птицы воздушные, н рыбы водные, н звери 
стенные, н даже самые скалы и горы»’18. (Р азрядк а  н а ш а .— 
Авт.) . .М. Л. Кастреп прекрасно передал суть искусства пев­
ца (в мифологическом его понимании): мысль, подкреплен­
ная ритмом и музыкой, способна была покорить обитателей 
всех стихий. Они «притягиваются» певцом подобно тому, 
как  духи «слетаются» на пение шамана н звуки  его бубна. 
Напротив, за плохое пение зрители наказывали  певца своим 
невниманием. Он такж е навлекал на себя гнев тех героев, 
о которых пел 0!).



Считавшиеся непогрешимыми п споей и с т и и п о с т  и, 
поэтические тексты создана.!нсь по определенным канонам, 
правилам, образцам. В алтайском языке слоном ij.iecp обоз­
начается притча, изречение, мудрое слоно. У л гср , вероятно, 
имеет общее происхождение с Ц.п'Ц, ‘пример, образец, вы­
к р ой к а ' .  Термин кеп сос ‘пословица’ н[)едстанлнет собой 
сочетанно понятий сос ‘слоно и к т  ‘одежда, форма, подобие1, 
лицо (м аска)’. Точно так же хакасское кпп чоох ‘предание, 
нослоница' являет  собой сочетание слон чоох • разговор’ 
и кип ‘одежда, сапожная к о л о дк а '10". -)то и впрямь «одетая» 
речь, построенная н соответстшш с точно заданной моделью, 
имеющая определенную форму, границы и очертания, на­
чало и конец. Она, возможно, воспринималась, как нечто 
закопченное, неделимое, ц е л о е .  Не случайно повество­
вание никогда не npepi.iBa.ioci.. Недосказанный сюжет, не­
завершенное действие нарушали е с т е с т в е н н ы й ход 
событий, что было чревато бедой. Известна хакасская  леген­
да о сказителе, который часто прекращ ал исполнение, не до­
ведя ск азк у  до конца. «Однажды, рассказывая сказку ,  он 
прервал ее п вышел. А когда шел домой п посмотрел на ю ру , 
то увидел там сидящего богатыря, который держал в руках 
повод кони. Погатырь был сильно обижен: «.Меня почему 
так оставил?» Сказитель испугался и. придя домой, си.’п.по 
заболел. Перед смертью он заклинал: «После меня никогда 
никто пз сказптеле 11 сказку , как я, на середине пусть не 
кончает, богатыря в горе не оставляет». II умер. С тех нор 
якобы сказптелн не смеют останавливаться па середине 
сказки, не рассказав ее до конца»1111.

Целостный, внутренне организованный текст с музы­
кальным сопровождением явно отличался от нормы — раз­
говорной, профанпоп речи. Специфика певческого языка 
подчеркивалась в одном нз хакасских тахпахов:

Издалека прпехапшему товарищу 
Языком певца п отвечу.
С чужой стороны прпехапшему 
Справедливую песню мою спою 1Л2.

К а к  видим, поэтическое слово и музыка никогда не функ­
ционировали только в ритуальной сфере культуры . Южпо- 
спбирские тюрки создали богатейшие собрания «светских» 
песен, колыбельных, частушек и т. и. В них воплощались 
эстетические установки коренного населения Саяно-Алтая. 
Но н аряду  с этим существовало отношение к музыкальному 
и словесному тексту как  к особо значимым, до известной сте­
пени сакральным.



Согласно фольклорной традиции, поэтический/певческий 
дар человек получал благодаря откровению божества, по на­
ущению духа-иредка, псиоведи умершего богатыря. Т ак  
или иначе, вдохновенное слово давалось человеку и з в н е, 
как и способность к музицированию.

1! этиологических мифах тюрко-монгольскнх народов 
Сибири происхождение музыкальных инструментов связы ­
вается с миром иным, и зачастую — с нечистой силой. 
По преданию, первый алтайский шаман сделал свой бубен 
по научению Прлнка. В легенде, записанной Л. 13. Анохи­
ным, с подземным миром связывается происхождение алтай­
ского топшуура. Один нз богатырен-соперников, поражен­
ный пением женщины, забывает о принятом нм обете мол­
чания и восклицает: «О, женщина!». «В этот момент засвер­
кала  молния, раздался гром и подземный гул, а затем оглу­
шительный треск. Мост н река провалились н образовали 
впадину неизмеримой глубины. Увлеченный видением, бо­
гатырь кинулся туда, где раздавались звуки. На скале он 
увидел женщину, которая на его глазах ударила но инстру­
менту п исчезла. От удара на камне остался отпечаток ин­
струмента. Но форме этого отпечатка алтайцы и стали д.мать 
тошнууры (двухструнные балалайки)»103. Согласно бурят­
ской легенде, «Бурхап сделал себе музыкальный инструмент 
(хур); натянул на пего волосы нз конского хвоста н сделал 
смычок, по никак не может играть. Х у р  не издает ни звука. 
Л четхыр (черт) выстроил себе мельницу, но никак не может 
пустить ее в ход: она нейдет. Б у рх ан  говорит четхыру: «Да­
вай поменяемся! Ты возьми...  хур, а мне отдай свою мель­
ницу!» Четхыр согласился; онн поменялись. Б у р х а и  взял 
мельницу, сделал на ней шестерню н мельница пошла в ход, 
а четхыр взял хур  с волосяными струнами, натер смычок 
смолой и хур  стал играть хорошо»104.

О музыкальности представителей иного мира в фолькло­
ре тюрков сообщается довольно часто. И. как  правило, речь 
идет о персонажах хтоннческнх, например о дьелбегене — 
чудовище с семью головами, одна нз которых камлает, дру­
гая говорит сказки, третья поет каем, четвертая хохочет...  . 
Б  алтайских мифах об .'(рлнке есть черты, сближающие его 
с духами-покровителями эпических певцов (кай-ээзн). Рас­
сказывается, например, что будущий владыка подземного 
царства в отсутствие У льгеня н Майдере одушевил создан­
ную последним женщину. Он дунул ей в нос нз «железной 
трубы о семи ладах» (чогур) п в оба уха, играя  на «железном 
музыкальном инструменте о девяти язычках» (комус)105. 
В монгольской традиции дух-хозяин  эпической поэзии Х ан-



Х ар ан гу й  изображается как  гроапоо п гпеппое божество, 
под стать алтайскому Эрлнку. Роднит их и противостояние 
небесным божествам и духам. Согласии эпическому сюжету, 
Х ан-Х арап гуй  был наказан  за соперничество с. верховной 
властью: он был превращен в ИГыолпвого мапгуса (мифо­
логическое существо, очень близкое дьелбегепю алтайской 
традиции)1110.

Обладание музыкальным инструментом, думается, не 
случайная  деталь в характеристике обитателей подземного 
мира: как  мы убедились ранее, музицирование, веселье, 
н г р ы составляли суть образа жизни духов. Мысль о при­
частности их к музыкальному инструменту обусловила из­
вестную осторожность в повседневном обращении с хуром. 
Б у р яты  старались не держать хур в доме подолгу, боясь, 
что у него появится хозяин (эжин). В этом случае по ночам 
инструмент якобы начинал звучать, н его мелодии привле­
кали  окрестных духов. Тогда хур ломали и выбрасывали 107. 
Широко бытовавшие представления о духе-хозяние музы­
кального инструмента распространялись и на хур, н на ша­
манский бубен. Кстати, исполнители героических сказаний 
на Алтае с большим пиететом относились к тоишууру, 
своему струнному инструменту. Следует упомянуть н о том, 
что в тюркском мнре струнный и ударный инструменты 
в равной мере использовались шаманами.

Известно, что некоторые сказители начинали исполнение 
с обращения к своему инструменту, проснлн воспеть под­
виги богатыря, чтобы старикам развлечение было, н моло­
дым — забава. Затем они переходили к повествованию, че­
редуя изложение текста прозой с гортанным пенном, дости­
гая  при этом состояния, близкого трансу. Считалось, что 
в эти минуты их устами говорит кай-ээзи.

К ай  считался, по существу, языком духа; он отличается 
особым строем и экстранормалыюй фонетикой. Сам термин 
означает прежде всего ‘горловое пение’, но такж е ‘парить; 
скользить  по воздуху, по поверхности воды; взвпться, взмы­
вать, взлетать’ (ср. также кайкал  ‘чудо, диво’; кайла  ‘петь 
(горлом), говорить (нараспев ск азк и )’). Сюда же следует 
присовокупить значения слова к ууле .  Словарь дает следую­
щие его варианты: ‘голубь’, ‘весна’, ‘звенеть’, ‘гудеть’, 
‘петь мелодию с двуязычием на конце, в котором один звук 
горловой, а другой губной’108. Т радиция горлового пення 
известна и монгольской культуре, где звучание голоса хоо- 
мей  связывается с шумом ветра, журчанием воды, криками 
птиц 109. Сопоставление «летящего» голоса певца с п т и ­
ц е й  находит аналогии в шамапскпх призы ваниях («я буду



молиться голосом поющих птиц»). Вероятно, подобное сбли­
жение не случайно — и нем можно видеть апелляцию к пер- 
1111»11И * М у ЗВуКОВОМу языку, язы ку ЖИВОЙ природы, миру 
II т и ц.

Горловое пение, как  и ряд специфических приемов му­
зицирования, «составлялп тот культурный фонд, на базе 
которого развивалось и шаманское пение как  своего рода 
не рсоиологи чес кое двуголосье, как особый музыкальный 
язык, который может быть использован для  установления 
связей с духами, прямое общение с которыми запретно и 
опасно»)110.

Музыка и поэтическое слово опосредовали контакты с ми­
фическим миром. К ак  уже отмечалось, исполнение музыки, 
сказок считалось необходимым на охоте. И шорском преда­
нии говорилось:

Г» старину тог человек на промысел ходит  Долгое время промыш­
ляя ходил —соболи убить не мог. Когда одни соболь в россыпи спря­
тался. (охотник) па том месте сеть расставил и сторожил, ('делал ма­
ленький балаган и насел. Ночью сидел и подстерегал зверя. (После), 
ваяв ожег, играл (па нем), напевая. Когда (сидя) и напевая сказку, 
поглядел на двери, на (его) дровах (одна) девица сидела. «Мне твоя 
игра поправилась, пришла послушать!»— говорит. После сказала: 
«Ты соболя убить пе мог, утром сеть твою посмотри.— в твоей сети 
дятел пойманным будет! (сказала). Тот дятел, когда попадется, он бу­
дет первым ил (пойманных) зверей (сказала). (После) когда на охоту 
пойдешь — узнаешь»111.

Исполнение сказаний горловым пением изменяло к а ­
чества пространства и времени. Герои оказывались как  бы 
в н е обычного мира. Т ак ,  например, пока длился  кай 
одного нз персонажей алтайского сказан ия ,  его жена «успе­
ла узнать, где находится душа Куньду-хана и семи братьев», 
а сказание все продолжалось. «Семь богатырей, пока ждали 
(конца) рассказа старика, обросли мхом по поясницу. 
Н з овец, которых они пасли, ни одной не осталось; городьба 
сгнила и разваливалась».

Интересно, что и путешествия в иной мир фольклорные 
персонажи нередко совершали иод аккомпанемент музы­
кального инструмента, пли вокализ:

Девица Ак-Таджи запела, как свирель... Опамятоваштшсь, ока­
залась на семимесячном расстоянии. (Конь Темичи греи) удила нз чер­
ной бронзы (кул [>) заложит под корень семи клыков, а голову зало­
жил между передник йог; вытянув тело, бежит на вершину Алтая. 
Девица потеряла чувства. Нежит (копь) быстрее пущенной стрелы, 
прямее птичьего полета: у костей Алтай-Пучыя остановился. Девица 
Ак-Таджи пришла в сознание112.

Заметим, что акт музыкального исполнения в данном 
случае фактически совпадает с перемещением в пространстве



11 происходит П б f  f  С О 3 II а т с л ь п о м состоянии, что 
несколько сближает его с кульминацией камлания, когда 
шаман поет «в беспамятстве». II в целом путешествие, пред- 
принятое с целью оживлении героя, повторяет (с нзвестпы- 
»||| коррективами) путешествие шамана а а душой больного 
человека. Глубинный мифологический план фольклорного 
сюжета раскрывается в размышлениях одного из шорских 
сказителей. «Когда я сказку  рассказываю, то я рассказываю 
день и ночь...  Я ничего пе ем, табак не курю, не устаю. Когда 
я говорю сказку ,  я не здесь нахожусь, я со своей сказкой 
вместе в разные-разные земли отправляюсь». Повествовании 
оборачивается путешествием в пион мир, п примечательно, 
что :>то осознается сказителем. Особенно отчетливо акцен­
тируются «вход» и «выход» из мифического мира. IV примеру, 
кумапдпнские сказители конец сказки или легенды оформля­
ли таким образом, что присутствующим было ясно: онн 
«возвращаются» о т т у д а: «Оттуда я сюда вернулся»; 
«Онн там живут, я назад вернулся»"11. Заметим, что здесь 
присутствует типично шаманский прием описания своих 
действий.

У хакасов  в прошлом существовали понятия «пешая 
сказка» н «конная сказка». Первую рассказывали без сопро­
вождения музыкального инструмента, вторую — под ак ­
компанемент. «Конная сказка» считалась более действен­
ной 1Ы. При атом музыкальный струнный инструмент явно 
отождествлялся с ездовым животным, как и шаманский бу­
бен. Зримое воплощение :>тп представления получили в 
оформлении бурятского хура  н монгольского морнн-.хура. 
Гриф зтпх инструментов, как  и шаманскую трость, венчает 
голова коня .  Пе менее интересна освященная традицией 
практика  приобщения к тайнам игры на хуре. Среди бала- 
ганскпх бурят  бытовало мнение, согласно которому тот, кто 
хочет овладеть :>тпм искусством, «должен в безлунную ночь 
сесть па росстани трех дорог, на голой лошадиной голове, 
которая  должна быть обуздана шелковой уздой, сшитой 
шелковыми пятками и с шелковыми поводьями. Около полу­
ночи лош адиная голова сбрасывает своего седока, играю­
щего на хуре; если :>тот человек упадет, то он скоро умрет, 
а если не упадет и будет продолжать играть па хуре, то на­
учится хорошо играть на атом инструменте»11'1. В :it o m  древ­
нем поверье, несомненно, присутствуют инициационные мо­
тивы. Испытание будущего певца и музыканта происходят 
в обстановке, актуализирую щей темы жизни, судьбы, из­
бранничества, дороги (перекрестка), коня. Те же образы



о',кн ил ют и nocoimoii лттрнкс саяно-алтанскпх поркст:

Ш(.ч'П» и м ш л и н  на д о р о г е  —
11 а кt >ii дорого!! пойду? 
llliM'll. момч тлхпяхои —
K . I K O l i  И !  Н И \  С ПОИ) ?

('.«•Ml, пгрифгсткои у дороги,
11о какому перекалу пойду?
( '.cub  п ч ni.iх т л х п л х о н  —
С пою  \\,\ к а к о й  м отни?

Здесь выбор поспи ассоциируется г выбором дороги, пре­
одолением перевала перекрестка, с определенном ж изнен­
ного пути, судьбы. 1)то обстоятельство сближает такой су­
губо «светский» ж анр, как тахмах, с шаманской традицией, 
и которой тема и ы б о р а является одной из центральных.

И другом тексте хорошо нросложинается мотив песни 
как дороги, идущей из прошлого и связующей предков с по­
томками:

<’. ГО ю пниплипами дорога лежит,
( >|;а.1ыпаетен, она стариками протоптана;
Спетые иною песни от старпкоп пили услышаны.
Дорога с 5'Но пзнплипамп лежит,
Дреипнчн людьми и она проложена;
Мои песни, которые и пел нам и пою,
Дании жпшипмп людьми пыли сложены11*.

К ак видим, при кажущ ейся простоте и снтуатпипости 
каркас фольклорных текстов (чье содержание определяется 
«жизненно-конкретной основой»), представляет собой сис­
тему «сцеплений» устойчивых образов: ж изнь — дорога — 
песня. И как бы нн был подвижен :>тот ж анр, он сохраняет 
глубинные связи с мифологической картиной мира и ".

Музыка, пение, кай, звучащие и в повседневной жизни, 
п при проведении игр, обрядов, камлании, оказывали на л ю ­
ден огромное воздействие. Тем показательнее, что в экстре­
мальных ситуациях мелодия и ритм становились воистину 
«чарующими». «До недавнего времени,— писал А. Д . Руднев 
и начале X X  в. о б у р я т а х ,— пение заянов имело «эпидеми­
ческий» характер. Н апример, заболевал кто-нибудь (чаще 
всего при оспе и других болезнях, сопровождаемых бредом) 
н начинал петь заян ,  сейчас же к нему присоединялся кто- 
нибудь из бывших около него, затем все поющие брали боль­
ного с собой и отправлялись из юрты в юрту «заячнть» (за- 
ja.'ixo), з ар аж а я  своим экстазом и привлекая  к своей толпе 
все большее число лиц. Больной  часто вскоре отставал, но 
остальные шли дальше, п такое экзальтированное шествие 
могло продолжаться 10—20 суток»118. «Заражение экстазом»



под воздействием музыки и ритма в целом характерно для 
сакральной практики тюрко-монгольских народов.

Сополагая категории жизни и .музыкального поэтического 
творчества, архаичное сознание опиралось на чувственный, 
эмпирический опыт. Представители традиционного общест­
ва, в известном смысле опережай современные исследования 
но психобиологии музыки, не могли пе задуматься над воп­
росом: почему она столь созвучна их внутренним состояниям.

Поддаваясь чарам музыки п ритма и будучи пе в силач 
рационально объяснить их власть, люди искали ответы в р у с ­
ле привычных мпфоноэтпческнх построений. Музыка, пение, 
кай в их интерпретации возвышались до уровня сакральные 
сил, способных повелевать всем живым на земле:

Оскюе-оол запел,— говорится в тувинской сказке, - пз его горла 
вырывались голоса всех нгип Каргыра-Карапгыты-Танг п. Казалось, 
таежный ветер запутался п вершинах древних кедров. Прптичлп со­
роки и поропы, которыI* кружи чись над стойбищем. Женщины плака- 
ли. а мужчины Поились шелохнуться. Хан и ханша были как во сне... 
Па звуки горлового ионии собралось все ханство110.

И тюркском сказании говорится о волшебной силе зву­
чания самого инструмента, которое сливается с птичьим 
пением:

На широком крупе (копя) девяностострупный таtomi.iit комме 
ехал, сам собой играя. .1ншь тотько запети две птицы каигылык, 
лини, только запгрч i (зтот )девлиостострупнып таловый комые, звери- 
imiiu-i зтого солнечного миря, данники народ за ним следом все потя­
нулись. Находящийся вверху на нет» единым (тпорящнй) тпореп, сам 
удивился. Имеющие детей люди, оставив детей своих, осуждали; 
имеющие детенышей звери доте.шшеп своих теряли.

Последствия чудесной музыки в зипке Саяио-Ллтая по­
рой предстают как  иопстнне грандиозные:

Звуки медной труби и моря-комыса, как золотые колокольцы, 
звенели, как шесть соловьев, пели. Можно было видеть, как па высох­
ших. растрескавшихся деревьях, блистая, листья вырастали. Па зем­
ле, не имеющей травы, зеленые травы друг за другом появлялись; 
казалось, будто громкоголосый пел соловей...

Картина Нселенной, взбудораженной исполнением кая, 
может быть сопоставлена лиш ь с актом иервотноропия. 
Сам же певец выступает в качестве творца:

...Открыл рот Алтыи-Мизе, стал кайлать и греметь. Пз твердой 
земли стала расти трава, in посохшего дерева стали листья расти1-0.

Т ак  в месте исполнения кая  — точке, символизирующей 
центр м и р а ,— подчиняясь слову, усиленному музыкой, про­
исходит эманация жизни. Музыка, стимулирующая этот



процесс, служит, по существу, к у л ь т у р н ы м  (со­
зданным человеком) аналогом природного, естественного 
ритма, пиленного, согласно мнфорптуальиой традиции, в пе­
нии кукуш ки. I! энпке саяно-алтайских тюрков первый крик  
кукуш ки служит не только признаком, по н причиной ве­
сеннего пробуждения природы. !)тот мотив, сохраняющий, 
вероятно, намек иа «крылатого творца», то и дело возникает 
и ритуале, ;шике, шаманских текстах. Он, например, при­
сутствует в обращении алтайского шамана к верховному 
покровителю:

Ндрппып лес... покрылся лпстцон.
11 гну пья-куну in ка запела.
Когда парод-данпики, здравствуя,

стали жить.
Тогда млроммн лес распустил хво;о 121.

Как уже упоминалось, шаман и сказитель в своем твор­
честве возвышались до ранга с о л д а т е л я. Их поэтиче­
ский язык, сравнимый с птичьим пением, облекался в соот­
ветствующую музыкальную форму, где особо акцентировал­
ся р п т м. Не случайно одним из главных «помощников» 
тувинских шаманов была кукуш ка — олицетворение мас­
терства пения, живой «метроном»1--.

Само же экстатическое состояние шамана во время кам­
лания отчасти может быть охарактеризовано слонами 
М. М. Бахтина, писавшего: «Ритмом я могу быть только одер­
жим, в ритме я , как в наркозе, но сознаю себя»123. Приоб­
щ аясь к иному миру, шаман действительно «терял» себя, как 
бы входя в резонанс с ритмом мифической Вселенной. Это 
слияние увеличивало творческий потенциал медиатора, чьи 
усилия, подобно усилиям демиургов, были направлены на 
гармонизацию мира. Ритм объединяет природный н социаль­
ный Космос. Обогащенный звуком, он откликается н душе 
человека ощущением сопричастности бытию.

.Заметим, что современная паука также не склонна про­
тивопоставлять биологичность «музыкоподобных» явлений 
п социальность собственно музыки. «Гармоничность,— под­
черкивает 15. Л е в и ,— музыкальность как качество формы 
пронизывает все проявления жизни и служит эквивалентом 
их совершенства, их красоты. Неудивительно, что человек — 
вершина биологической эволюции — воплотил в себе и наи­
более развитую, совершенную музыкальность». Созданная 
им музыка, продолжает исследователь, была естественным 
и р о д о  л ж  е н и о м некоей «предмузыкн». Она возникла 
на биологической основе особых свойств и инстинктов, имею­
щих повсеместное распространенно в живой природе. Ж и в я



п мире, пронизанном ритмами, человек непрестанно «пуль­
сировал». Отмечено, что функции, связанные с положитель­
ными эмоциями, отличаются высокой степенью ритмичности, 
п наоборот. Существует п обратная зависимость: рит­
мичность. связанная  с нейронной «системой удовольствия», 
сама но себе приносит удовлетворение; дпзрнтмичность рож ­
дает обратный зффект. Таким образом, всякий, но прежде 
исего музыкальны!!, ритм рождает чувство гармонии 
«1’н тм ,— писал М. М. Б а х т и н ,— есть ценностное упорядо­
чение внутренней данности, наличности»12'’’.

Традиционное общество, вероятно, ощущало с а м о- 
ц е н н о с т ь  ритма. Он воспринимался как  проявление 
космического порядка, гарантия и импульс жизни. И ппосе, 
например, звучание комыга оживляет богатыря. Т ак  пони­
малась музыка и в сакральной практике. У шаманов севера 
Я кути и  существовал обряд кёгё гюнюю ‘поднятие самого 
с е б я -. Если шаман не совершает камлании, он иногда начи­
нает болеть (недомогание объяснилось и тем, что в него все­
л ился  дух). Тогда веревкой, слитой пз волоса (аиыы—си­
т и .н э  ‘божественная нить'),  обвязывают лежащего шамана 
вокруг  талии, а другой конец веревки крепят к крестовине 
бубна. Собравшиеся начинают петь .хором, при :>том бьют 
в бубен. «Постепенно шаман начинает подпевать с другими, 
приходит в себя. Н аконец им овладевает привычное вдохно­
венно, он становится на ноги и долго поет, умоляя, восхва­
л я я  своих духов. И данном случае хор поющих как  бы вы­
зывает в шамане вдохновение пли, как  говорят якуты, 
кбгютер, т. е. возвращает, развивает в нем охоту»120. Т ак  
в шаманском ритуале в действенно-символической форме 
реализуется  идея животворящего начала ритма — музыки — 
пения. Несмотря на то что в рамках мнфопозтнческой тра­
диции не существовало стройных, законченных концепций, 
эти ранние воззрения подчас оказываются удивительно со­
звучными позднейшим. «Ритм,— убеждал Гете,— имеет силу 
волшебную, он дает нам возможность верить в то, что вели­
кое принадлеж ит нам»127.



«ТЫ ОТ Г.ЕПЛПКОСТН НАС ОХРАНИ...» 
(вместо за к. I ю'к-мип)

1! поисках отпита на «опрос: каким же он был — духовный 
мир аборигеном Южной Сибири?— мм старались сформу­
лировать хотя бы основные закономерности архаичного ми­
роощущения, подкрепим :>тн построения фактическим мате­
риалом и тем самым, как  бы шли по пути навязы вания  чи­
тателю с в о и х воззрений. По при :>том мы стремились 
т а к т е  следовать за мыслью древних н, быть может, порой 
нзлпшне доверялись ее т о ч е н  и ю, истолкованному памп 
превратно. Н ужно признать, что любая реконструкция 
мифо-рнтуальных аспектов культур].! в известном смысле 
условна. 15 конце концов, предлагаемые нами построения — 
лишь еще одна вариация па тему древнего м и ф а.  З н а ­
комство с духовным наследием южно-сибирских тюрков 
убеждает, что Вселенная традиционного мировоззрения 
просто необъятна, и, как  таковая , вряд ли исчерпаема. Пока 
наши знания о ней бессистемны н отрывочны. Видимо, зто 
обусловлено самим объектом изучения — пластичным н по­
датливым, но всегда остающимся «вещью в себе». Нетрудно 
подобрать некую схему, объемлющую сумму фактов в не­
противоречиво их объясняющую. По не может быть пони­
мания оез сопереживания. А стремление объяснить в с е — 
следствие привычного, увы, взгляда свысока на иные циви­
лизации.

Принцип изложения материала, принятый в настоящей 
книге, не всегда позволял авторам делать отступления с тем, 
чтобы изложить видение предмета п целом. Поэтому здесь 
хотелось бы обратить особое внимание па такое фундамен­
тальное качество традиционного мировоззрения, как  его 
н е д у а л ь п о с т  ь. .')то качество, вероятно, было пеиз- 
жптым наследием мифопозтпческой эпохи, пе нуждавшейся 
е щ е в осознании дуализма тела и духа, человека п при­
роды. Тюркское общество вплотную подошло к постановке 
этих вопросов, но не стало решать их в форме противопо­
ставления «или — или». Работа мысли в этом направлении 
не была ии целенаправленной, ни упорной. Общество более



устраивала другая  модель мира — шокам и подвижная 
при неизменности основных составляющих. Но всяком слу­
чае. м мифическом мире, как и н реальном, преобладали силы 
сопрягающие, по пе разобщающие.

Задавая  основные параметры комфортной модели мира, 
традиционное общество определяло стратегию взаимоотно­
шении со споим окружением.

Эта стратегия строилась па принципах партнерства и диа- 
логичности. Устанавливая  контакты с миром, люди, я;нн- 
пше с чувством законосообразности всего сущего, исходили 
из признания  своего м л а д ш и н с т в а.

По представлениям южно-сибирских тюрков, все сущест­
ва иной (природной) сферы выступали в качестве их старших 
родственников, предков. Это придавало «отношениям» до­
верительность и теплоту, делало их прочными и подтверж­
даемыми. Невидимая пуиоиппа родственных отношении свя­
зывала общество и природу, что п позволяет нам говорить
о мпфоэкологнчностн древнего мировоззрения. Она, р азу ­
меется, несводима только к рациональным приемам приро­
допользования н реализуется много шире и значимей — как 
ощущение с о-п р и р о д н о с т и своего бытия.

Ожидание «милостей» от природы, столь явно звучащее 
в текстах шаманских молитв, вовсе пе означало беспомощ­
ности человека. Скорее, следует говорить об интуитивном 
осознании с в о е г о места в мироздании, ощущении собст­
венной малости перед величием Природы. Кроме того, от­
ношения «старших» и «младших» предполагали наличие прав 
и обязанностей у обеих сторон. Пси мифоритуа.тьнаи п р ак ­
тика южно-сибирских тюрков — это постоянный диалог 
с природой, в котором шлифовались языки культуры, удов­
летворялись  потребности общества в принципиально ненраг- 
матичиом знании и умении. Обращение к таким умозритель­
ным образам, как  хозяин гор и тайгн, можно, кроме того, 
расценить и как  важнейший элемент сложного социального 
поведения, ибо таким образом оформлялось чувство принад­
лежности к споен общности и земле.

Н аконец , отсутствие жесткого дуализма в понимании 
мира и человека имело еще одно важное следствие. В миро­
здании, лишенном непреодолимых границ, абсолютных воп­
лощении зла и добра, все более актуальной становится фи­
гура посредника, медиатора. Он связывает воедино все об­
ласти Вселенной, регулирует процессы «взаимообмена», 
д в и ж  е н и я жизни. Шаманы и всевозможные сак р ал ь ­
ные лица взяли на себя тяж кий  труд. Мыслью, словом н де­
лом они отрицали однозначность окружающего мира, про-



пикая  n своих полетах-фантазиях п сферы зыбкого, в е- 
р о я т и о с т и о г о. Там, па грани реальности и .мифа, 
хаоса и гармонии появлялась  возможность повернуть ход 
событии в желаемом для сородичей направлении. В :>том 
священном д а р е неразрывно сплетались противополож­
ные начала: человеческое и природное, светлое, осознанное 
н темное, запредельное. II если первое привлекало людей, 
то второе пугало, ставило посредников вне общества, об­
рекало их на положение изгоев. В среде лиц, отмеченных 
печатью особого знания, шла неустанная и кропотливая  р а ­
бота над с л о в о м, открывались его глубинный смысл 
и тонкие созвучия. По самое главное в том, что результаты 
такой работы становились достоянием всего общества. 
В :>том смысле, пожалуй, можно говорить о глубокой де­
мократичности архаичного мировоззрения.

Мы начали первую книгу очерков с зпизода нз окспедн- 
ппонпой жизни — давнего разговора у очага в далеком ал­
тайском селении. Тогда хозяин дома сказал ,  что он чувст­
вует, как  токи окружающей действительности пронизывают 
его малую жизнь. Обратимся еще раз к реалиям наших дней, 
чтобы задаться вопросом: есть ли в :>той действительности 
мес.-о тысячелетнему опыту восприятия мира? Ведь долгие 
годы считалось, что «пережиткам» былого нет места в сози­
дательном настоящем. Д аж е  научная литература еще не­
свободна от вульгарно-атеистического подхода к оценке на­
ционального наследия. Порою скрупулезны й анализ мате­
риалов по шаманизму завершается определением его как 
«антикультурного явления». По надо ли напоминать о суве­
ренном нраве народа обладать с в о и м видением мира? 
Хочется думать, что времена бездумного навешивания я р ­
лыков миновали. Презумпция невиновности — вот чего требу­
ет культурное наследие аборигенов Сибири. Ведь мировоз­
зрение — : i t o  самоценный опыт д у х о в н о г о освоения 
традиционной среды обитания, и его жизнеспособность про­
верена чередой веков.

Собственное видение мира, наконец, зто важнейшее 
средство самоопределения зтнпчеекой общности, сохране­
ния своего лица. Реальная  опасность его утраты осознается 
ныне весьма отчетливо. Птот мотив звучит в стихах алтай­
ского позта Пронтоя Педюрона. О бращаясь к родовой горе, 
почтенный старец Ван-Пушалдай говорит:

Cupoinrii i . i  п и п к и  ч  г п я т м  ремни,
Мо.чпм. пику ча Kpaii игпл пагрни:
Ti.r or Гнмлшан'тп нас охрлшт,
Л л а -Г * ; |п и | ) г ;н1.
Лла-Ь абырган!



ПРИМЕЧАНИЯ

«МЫ» II «он и »

I Бутанаев В. И. Социально-экономическая история хакасского 
аала.— Абакан. 11187.— С. 15.

- См.: Денисова II. II. Община у кочевников горно-степной зоны 
Южной Сибири п конце XIX — начале XX в.: Аитореф. дне. ... канд. 
нет. наук.— М., 1HS1.— С. 9, 10; Бутанаев В. Н. Социально-экономи­
ческая истории...— С. 55.

3 Цит. по: Бутанаев В. Я. Социально-экономическая история...— 
С. 89.

4 Бутанаев В. Я. Некоторые новые данные по родовому делению 
хакасских качиицев Происхождение аборигенов Сибири и их язы­
ков.— Томск. 11*73.— С. ISO; Денисова Н. II. Община у кочевни­
ков.. .— С. 12.

5 Потапов Л. И. Очерки по истории алтайцев.— М.; Л.,  1053.— 
С. 131.

fi Шерстова Л. И. Алтай-кнжи в копне XIX — начале XX п.: 
(История формирования этнокоцфессиональион общности): Дне. ... 
канд. ист. наук.— Л.,  1985.— С. 04—00; 09—70.

7 Шерстова Л. И. Алтай-кижн...— С. 04—00.
8 Потапов Л. П. Этнический состав н происхождение алтайцев,— 

Л., 1909.— С. 28.
9 Шерстова Л. И. Алтай-кижп...— С. 04—0С>.

10 Денисова Н. II. Община у кочевников...— С. 13.
II Андреев И. Л. Происхождение человека и общества.— М., 

19S8.— С. 373.
12 См.: Потапов Л. И. 'Этнический состав...
13 Показательна в этом отношении одна нз последних работ, по­

священная принципам родовой организации тюрков Саяно-Алтая: 
Батьянова Е. Л. Структура телеутского сеока '. Л1П1 ПЭ 1983.— М., 
1987 Рассматривая традиции социально-территориальной структуры, 
связанные с с р о к о м , и  и х  трансформацию, автор не пытается опреде­
лить сущностную природу этого феномена.

14 Русско-алтайским словарь.— М., 1904.— С. 328. 491, 283, 000; 
Русско-тувинский словарь.— М., 1980.— С. 27S, 244, 389, 510; Вер­
бицкий В. И. Словарь алтайского и аладагского парений тюркского 
языка.— Казань, 1884.— С. 17, 42, 97.

15 Суразаков С. С. Алтайский героический эпос.— М., 1985.— 
С. 167.

16 Там ж е .— С. 94—95.
17 Потапов Л. П. Этнический состав...— С. 147 — 170.
18 Бутанаев В. Я. Социально-экономическая история...— С. 89; 

Радлов В. В. Этнографический обзор турецких племен Сибири и Мон­
голии.— Иркутск, 1929.— С. И.

10 Бутанаев В. Я. Социально-экономическая история...— С. 91; 
Потапов Л. П. Этнический состав...— С. 23.



8.1 Потанин Г. II. Очерки Северо-Западной Монголии.— Снб., 
iss:i. ими. 4,— с.  узо.

551 Вутанлев В. Я. Социально-экономическая история...— С. 00. 
-- Цггг. но: Потапов Л. JI. Очерки но истории Шорни.— М.; Л.,

I 930. — С. П17.
гл Дыр-чи.ова И* II* Материалы по шаманстпу у тслеутои ,7 Сб. 

м л : I. 1947.- Т .  I I .— с:. 101, 105 — 107, 170, 177.
21 Традиционное мировоззрение тюрков Южной Сибири: Прост­

ранство и время. Вещный мир/,:1 ьнова .'I. Л.,  Октябрьская И. В., Сага- 
лаев А. М.. Усманова М. С.— Новосибирск, 11188 (см. разд. «Родина»).

20 Поршнсв I». Ф. Социальная психология и история.— М., 
I960.— С. 81.

2.1 Мотании Г. II. Очерки...— С. 920.
27 См.: Потапов Л. II. Этнический состав...— С. 73; Вербиц­

ким В. II. Словарь...— С. 121, 4511; Наскаков Н. А. Северные диалекты 
алтайского (ойротского) языка: Диалект ку.мандинцев.— М., 1972.—
С.. 144.

2S Натанов II. Ф. Отчет о поездке, совершенной с 15 мая по 1 сен­
тября 1890 г. в Минусинский округ Енисейской губернии.— Казань, 
1 8 9 7 . -  С. (12.

20 Путлиаев В. И. Социально-экономическая история...— С. 03.
30 Калачов Л. Поездка к теленгетам на Алтай // ЖС.— 1891».— 

Ими. И '».— С. 4 8 1 -4 8 2 .
31 Новик К .  С. Обряд и фольклор в сибирском шаманизме: Опыт 

сопоставления структур.— М., 1984.— С. 180, 187.
32 Дыренкова II. II. Род, классификационная система родства 

у алтайцев и телеут <7 Материалы по свадьбе и семейно-родовому строю 
народов СССР.— .М., 1920.— Bi.ni. 1.— С. 2.VI.

33 Вутанаев В. Я. Социально-экономическая история...— С. 90.
34 Там ж е .— С. 91.
за Катанов II. Ф. Поездка к карагасам.— Спб., 1891.— С. 10.
36 ГААК, ф. 104, on. 1, д. 12, л. 1 1 -1 2 .
37 Колесов В. В. Мир человека в слове Древней Руси.— Л.,

1986.— С. 20.
38 Хертек Я. III. Тувинско-русский фразеологический словарь.— 

Кызыл, 1975.— С. 109; Радлов В. В. Oih.it словаря тюркских наре­
чий.— СПб., 1905.— Т. 3, ч. 1 .— Сто. 1099— 1100.

39 Дыренкова 11. II. Род, классификационная система...— С. 252—
253.

10 Хакасские народные тахпахн,— Абакан, 1980.— С. 64.
41 Дыренкова II. II. Шорский фольклор,— М.: Л., 1940.— С. 125.
12 Катанов II. Ф. Поездка к карагасам в 1890 г .— Спб., 1981 —

С. 8!» — 911.
43 Митнров А. Г. Генетические связи тамг тюрко-монгольских 

народов , Этногенез и этническая истории тюрконзычных народов Си­
бири и сопредельных территорий.-- Омск, 1979.— С. 129 — 130.

11 Паскаков II. А. Модели тюркских этнонимов н их типологи­
ческая классификация/Ч)Е!омастикл Востока.— М., 1080.— С. 205; 
Бутанаев В. Я. Социально-экономическая история...— С. 90; Пота­
пов Л. И. Этнический состав...— С. 149.

13 Рабинович М. Г. Поеные кличи ураны: (История, археология 
и этнография Средней Азии.— М., 1908;

46 Серошевский В. Л. Якуты.— Спб.. 1890.— Т. 1 .— С. 469—470.
47 Архив МАЗ ТГУ, № 679—5, л. 45.
48 См.: Традиционное мировоззрение тюрков Южной Сибири: 

Пространство и время. Вегцный мир (см. разд. «Очаг и котел»).



Кллшторпмй С. Г., Самбу П. У. Попал руническая надпись в 
Улугхемском районе /'/' Учен. зан. Тун. НППНЛП,— Кызыл, 11)71.— 
Вып. 15.— С. 248.

60 Мнтирон А. Г. Генетические связи тамг тюрко-моиюльских 
народов.

f>1 Катанок II. Ф. Отчет...— С. 20—21.
г,'“ См.: Кызлаоов .1. Р., Леонтьев Н. В. Народные рисунки хака­

сов.— М., 19S0.— С. 17, 1Г>8; Г>утанаев В. И. Социально-экономи­
ческая истории...— С. 50.

53 Хангалов М. II. Собр. соч. В 3 т.— Улан-Уд;», 1958,— Т. 1 .— 
С. 193; Дыренкова II. II. род, классификационная система...— С. 251.

51 Катанов 11. Ф. Поездка к карагасам.— С. 81—82.
Ъо Титов В. Богатырские поэмы минусинских тюрков / /  Вести. 

ИРГО.— 1855.— Кн. 5 .— С. 214.
5в Сорокин С. С. Семантика сзргэ (коновязей) н некоторых дру­

гих памятников комового населении лесостепной зоны Азии: (К про­
блеме этнической истории тюркоизычиых народов Сибири) , i  Этно­
генез и этническая история тюркоизычиых народов Сибири и сопре­
дельных территории.— Омск, 147*.». — С. 113-114 .  См. также: Ива­
нов С. В. Якутские коновязи Материальная культура народов Си­
бири и Севера.— Л..  197(5.

57 Потапов Л. И. Очерки по истории Шорни.— С. 13<i.
58 Натанов 11. Ф. Отчет...— С. V.). Как указывает II. Ф. Ката- 

нов, ызыхом могли быть и корова, и холощеный баран. Представлении
о ызыхе — носителе божественной благодати и плодородия — у санпо- 
алтайских тюрков сформировались, быть может, пе без влиянии иран­
ской мифологии. См.: Лнтвннскнй Б. А. Кангюнско-сарматский 
фарн.— Душанбе. 1908; Топоров В. II. Фарн , Мифы народов мира.— 
2-е изд.— М., 1988.— Т. 2 .— С. 557—55S.

59 Бутанаев В. Я. Социально-экономическая история.,.— С. 111.
60 Потапов Л. II. Конь в верованиях и эносе народов Саяпо- 

Алтая /, Фольклор и этнография.— Л., 1977.— С. 172— 173.
Gl Баскаков Н. А. Модели тюркских этнонимов...— С. 205.
62 Потанин Г. Н. Очерки...— С. 9.
В отечественной науке вопрос о возникновении пнутриродопых 

подразделений остается нерешенным. Причину этого явления некото­
рые исследователи видели в разделении социума на экзогамные груп­
пы, делающие законными неизбежные нарушения родовом экзогамии 
в тех случаях, когда род был многочисленным и являл собой террито­
риальное единство. Исследования на территории Саяно-Ллтая (у ио- 
чатских телеутов, в частности) показали, что в начале XX и. экзо­
гамный уровень подсеоков переменился лишь у тех территориальных 
групп, которые имели небольшое количество сеоков и испытывали 
трудности в соблюдении родовой экзогамии. Во всех остальных слу­
чаях подсоски придерживались брачного запрета по отношению друг 
к другу. Е. Л. Батьянова, анализируя этот процесс, пришла к выводу
о невозможности объяснить наличие подразделений сеоков потреб­
ностью в поддержания регулярных брачных связей. Происхождение 
этих подразделении она связывает с генеалогическими, соцналыю- 
перархическими и религиозными аспектами, а также с экзогамными 
связями и территориальным деленном. См.: Батьянова Е. Л. Структу­
р а . . .— С. 58—60.

63 Баскаков Н. А. Северные диалекты... С. 256; Ойротеко-руеекий 
словарь.— М., 1947 — С. 155; Гребнев Л. В. Тувинский героический 
э п о с . - М . ,  1 9 6 0 . - С .  123.



п| Яковлев E. К. Этнографический обзор инородческого паселе- 
пин долины Южного Кинсея. М инусинск, 1900.— С. 88—89.

Ватммюиа К. ,1. Структура...— С. 01, 02.
Потапон .1. (I. Очерки по истории Шорин.— С. 1211, 131, 120, 

1(17, 177 ITS.
,i7 Ватьяпопа Е. Л. Структура...— С. 02, 03.
',м Вутапаси И. И. Социально-экономическая истории...— С. 91.

Арутюнов С. А., Чсбоксарои II. П. Передача информации как 
механизм существования этносоциальных и биологических групп чело­
вечества Расы и народи.-  М., 11)72.— Т. 2 .— С. 10.

711 Ком II. С. Открытие «Я».— М., 1978.— С. 128— 129.
71 Дыренкова II. II. Род, классификационная система...— С. 247.
72 Радлов В. В. Образцы народной литературы тюркских пле­

мен.— Спб.. 1907.— Т. 9: Наречия урянхайцев, сойотов, абаканских 
татар и карагасов, собранные и переведенные II. Ф. Натановым.— 
С. 9.

7:* Островских II. Этнографические заметки о тюрках Минусин­
ского крал ' ЖС.— 1895.— Вып. 3, № 3 .— С. 3411.

71 Вутамаев В. Я. Хакасские народные названия исторических 
памятников ,/ Вопросы древней истории Южиой Сибири,— Абакан,
1984.— С. 131.

7Г’ Традиционное мировоззрение тюрков Южной Сибири: Чело- 
пек. Общество/. I ьвопа Э. Л., Октябрьская 11. В., Сагалаев А. М., 
Усманова М. С.— Новосибирск, 1989 (см. гл. «Всеобщность жизни»).

7,1 НотанопЛ. Н. Очерки по истории Шорин.— С. 105.
77 Потаннм Г. 11. Очерки...— С. 9.
™ Вутапаси В. Я. Социально-Экономическая история...— С. 14.
7!* Яковлев Е. К. Этнографический обзор...— С. 89.
*" Нотаиин Г. II. Очерки...— С. 9.
м См.: Данилин А. Г. Курхапизм на Алтае и его контрреволю­

ционная роль СЭ.— 1932.— -V 1,— С. 03—90.
82 Потанин Г. II. Очерки...— С. 3, 8.

Васкакон II. Д. Модели тюркских этнонимов...— С. 201, 203; 
Дырснкопа II. II. Род, классификационная система...— С. 249. Пота- 
мок .1. II. Мифы Алтае-Саянских народов как исторический источник '/ 
Проблемы археологии и этнографии Горного Алтая.— Горно-Алтайск, 
1983.— С. 107.

81 Потапов Л. П. Культ гор на Алтае СЭ.— 1948.— № 3 .— 
С. 148— 149.

нГ’ Там нее. — С. 154.
Путамаев В. Я. Социально-экономическая история...— С. 90; 

Дырснкоиа II. И. Воды, горы н лес по воззрениям турецких племен 
Алтае-Санпского нагорья ,, Архип МАЭ.— ф .  3 .— Он. 2, д. 21 .— 
Л. 34(1.

*7 См.: Васнлов В. II. Избранники духов.— М., 1985.— С. 171 —
187.

88 Катанов И. Ф. Отчет...— С. 25.
Потанин Г. II. Очерки...— С. 3; Дырепкова 11. П. Материалы 

по шаманству...— С. 143; Она же. Род, классификационная систе­
м а...— С. 249; Токарев С. А. Пережитки родового культа у алтай­
цев // Тр. пн-та/ИЭ АН СССР. Нов. сер.— 1947.— Т. 1 .— С. 142—145. 
Отмстим, что в настоящее время у алтайцев вследствие размывания 
старой мифологии бытует народная этимология теонима У льгень. Это 
слово информаторы нередко переводят, как 'умерший, мертвый’, ис­
ходя из фонетической близости обоих слов. Однако в контексте мифо­



логического мышления цепочка «умергппи — предок — ... — божест- 
по» внолпе закономерна.

90 См.: Анохин Л. В. Материалы по шаманстпу у алтайцев / 
Со. МАИ,— 11124._ т .  4, 11ЫП. 2 .— С. 23.

“J 1’адлов В. В. Образцы...— Т. II. С. 47.
92 Материалисты Древней Греции: Собр. текстов Гераклита, Д е ­

мокрита II Лпииура,— М., 1!)5Г>,— С. 48.
113 Трояков II. А. К вопросу о семантической основе по.ьстооора- 

зовання полшеопон сказки ./  Проблемы хакасского ili< i.i i. k . i о pa. — 
Абакан. 11)82,— С.. 24.

91 Короглы X. Мпфы, легенды н предания народов Сибири: li про­
блеме взаимосвязи , фольклорное наследие пародов Сибири и Даль­
него Постона.— Горно-Алтайск, 11181!.— С. 88.

95 Онротско-русекнп словарь,— С. 131; Хертек Я. Ш. Тувнпско- 
русскнй фразеологический словарь.— С. 145.

06 Хангалов М. 11. Собр. соч.— Т. 1,— С. 31)1).
97 Вербицкий В. 11. Алтайские инородцы,— М 18!):!.— С. 131).
98 Ойротско-русский словарь.— С. 171; Вербицкий в. И. Сло­

варь...— С. 4111).
99 Колесов В. В. Мир человека . — С. 25.

100 Ксенофонтов Г. В. Легенды и предании о шаманах у якутов, 
бурят н тунгусов,— М., 1930. — С. 48, 51, 54.

ни Потанин Г. II. Очерки...— С. (1; Каташ С. С. Мифы, легенды 
Горного Алтая.— Горно-Алтайск, 11)78.— С. 44.

1,12 Топоров В. II. О некоторых предпосылках формировании кате­
гории посесснвностп ' Славянское и балканское языкознание: Про­
блемы диалектологии. Категория носесспвности.— М., 11)8(1.— 
С. 160, 101.

103 Потапов Л. II. Очерки народного быта туииицен.— Л.,  1901).— 
С. 182 — 183.

1111 Дыренкова II. II. Шорский фольклор,— С. 142— 143.
105 См.: Топоров В. II. Первобытные представлении о мире //  

Очерни истории естественнонаучных знаний в древности.— М.,
1982.— С. 1(1, II ,  17.

Анохин А. В. Материалы по шаманству...— С. 101.
107 Базен Л. Концепция возраста у древних тюркских народов 7 

Зарубежная тюркология.— М., 1080.— Вып. 1,— С. 3114—3(15.
1и8 Укачипа К. Е. Алтайские загадки.— Горно-Алтайск, 11)81.— 

С. 19. 27.
109 Ойротско-русский словарь.— С. 118 — 119; Роллов В. В. Опыт 

словаря тюркских наречии,— Спб., 1893.— Т. 1, ч. 2 ,— Стб. 1243— 
1245, 1246 -1 2 4 9 ,  1290-1292.

1111 Севортян Э. В. Этимологический словарь тюркских языков.— 
М., 1974.— С. 604; Вербицкий В. II. Словарь...— С. 413; Ойротско- 
русский словарь— С. 173.

111 Дыренкова 11. П. Материалы но шаманству...— С. 175.
112 Дьяконова В. П. Погребальный обряд.. .— С. 132.
113 Каралькнн П. П. Материалы о культуре зерновых / /  Архив 

ЛАЭС ТГУ, 1982.
114 Каташ С. С. Мифы, легенды...— С. 69.
115 Колесов В. В. Мнр человека...— С. 211.
118 Кубарев В. Д. Древнетюркскнн поминальный комплекс на 

Дьер-Тебе / /  Древнпе культуры Алтая п Западной Сибири,— Ново­
сибирск, 1978.— С. 94.

117 Галданова Г. Р. Доламапстские верования бурят,—Новоси­
бирск, 1987,— С. 60.



,1Я Дьлконопл В. П. Погребальный обряд...— С. ЮЗ.
П!’ ('.р.: предание о том, что Угэдэй посадил деревце «для душ» 

сына, и никто не смел сломить с него веточку (Галданова Г. Р. Дола-  
манстскне верования...— С. 51).

ки Ьутанаен В. Я. Почитание тёсей у хакасов //  Традиционная 
культура народов Центральной Азии.— Попосибирск, 10815.— 
С* '.И,' '.15.

121 Традиционное мировоззрение тюркои Южной Сибири: Чело­
век. Общество (см. гл. «Всеобщность жизни»).

122 Дыренкова II. II. Род, классификационная система...— С. 252.
12:1 Радлов В. В. Образцы...— С. 505.
121 Галданова Г. Р. Дола.маистские верования...— С. 07, G9.
126 Дмитриева JI. В. Названия растений в алтайских языках //  

Очерки сравнительной лексикологии алтайских языков.— Л.,  1972.— 
С. 109, 171.

12П Ксенофонтов Г. В. Легенды и рассказы...— С. 55.
127 Укачина К. Е. Алтайские загадки.— С. 71, 78.
128 Дыренкова II. II. Шорский фольклор.— С. 171.
129 Дмитриева Л. В. Названия растений...— С. 101.
1:10 Севортпп Э. В. Этимологический словарь...— М., 1974.— 

С. 410—417, 582—583; Вербицкий В. II. Словарь...— С. 399.
1:11 Хертек Я. III. Тувинско-русский фразеологический словарь.— 

С. 145: Вербицкий В. II. Словарь...— С. 395.
132 Гладмшевскин А. II. Шаманизм в Хакасии и его реакционная 

сущность: Дне. . . .канд . ист. паук.— М., 1954.— С. 112.
133 Дыренкова Н. П. Иода, горы и лес . . .— С. 315—310.
1:14 Короглы X. Мифы...— С. 91.
ш  Галданова Г. Р. Доламанстскпе верования...— С. 09.
1:10 Евреннов К. Шачен-бурсене (праздник угощения духов) //  

Архив Новокузнецкого краеведческого музея.— Л» ПП.— Л. 2 —4.
137 Цит. по: Галданова Г. Р. Дола.маистские верования...— С. 51.
138 KadMf W. W. A n s  S i b i r i e n . — Le i p z i g ,  1893.— Bd. 2 .— S.  4.
139 Первыми обратили внимание на представления хакасов о «де­

реве рода» II. Л. Львова и М. С. Усманова, которые в течение ряда лет 
(экспедиции ТГУ 1973— 1978 гг.) собирали материал поданному вопро­
су. На основании этих материалов М. С. Усмановой составлена табли­
ца, приводимая в данной книге (стр. 58—59). Полевые исследования в 
Горном Алтае подтвердили предположение, что санно-алтайские тюр­
ки сохраняют в памяти представления о соответствии родовым под­
разделениям (сеокам) определенных пород деревьев. Кроме того, люди 
осознают изоморфпость рода и дерева. По словам ннформатора-алтай- 
ца, «род ветвится, как дерево* (Усть-Канский район Горно-Алтайской 
АО, 1988 г.).

1,0 Использование слова чула  для обозначении дерева рода у ха­
касов далеко пе исчерпывает всех его значений. У хакасов и алтай­
цев это слово встречается в следующих фонетических вариациях: ш у л а , 
т ю л а , дьюла , восходящих, возможно, к разным основам. По материа­
лам А. В. Анохина, Ньюла (У//л«)— одна нз «душ» человека. Алтайцы 
считали, что Оьюла — это и жизненная сила к ут ,  вышедшая из чело­
века п не вернувшаяся в тело. Отсутствие дьюла вызывает у человека 
болезненно сонное состояние. Произвольно дьюла может отделяться у 
шамана и его помощника, п путешествовать во время камланпя, 
являясь, таким образом, двойником шамана. (Анохин А. В. Душа п ее 
свойства по представлению телеутов / /  Сб МАЭ.— 1929.— Т. 8 .— 
С. 254—257). Теленгиты распространяли значение слова чула  на весь 
род, говоря, что чула  —  ‘душа’ (собств.: сюне) сеока. У хакасов слово



чулай  отмочено п значении ‘родничок на голове у младенца (Бута- 
наев В. Я. Культ богини Умай и хакасов //  Этнографии народов Сиби­
ри.— Новосибирск, 1 9 8 4 . - 0 .  115). По сведениям Н. II. Дьяконовой, 
j ула у алтайских теленгитов связана с представлениями о жизненной 
суостанцни человека, которая есть не что иное, как его образ (двойник). 
Уходя после смерти, jy.'ia обязательно собирает волосы человека (Дья­
конова В. И. Этнокультурные параллели к традиционным прическам 
теленгитов / Проблемы этногенеза и этнической истории аборигенов 
Сибири.— Кемерово, 1981).— ('. 38). На основании этих данных можно 
предполагать связь чула с головой, волосами человека и ее способ­
ность отделяться от тела. Хакасское чу лай  по значению сопоставимое 
древнетюркскнми ju lqa  ‘тонкий, мягкий’ (ДТС.— С. 278). Уход ду­
ш и — чула нз тела также может иметь обьиспенне: ср.: jol ‘дорога1; 
j u l ,  jo l  ‘отпускать, освобождать’; jol  ‘копировать, воспроизводить’; 
j u l  ‘вызволять, выкупать’. (ДТС.— С. 270. 277). Таким образом, в зна­
чении ‘жизненная сила’ слова кут  и чула  перекодируют друг друга, 
по во втором случае акцентируется способность зтой силы и о к н- 
д а т ь  человека. (Ср. также: Неклюдов (’. 10. Мифология тюркских 
и монгольских народов: (Проблемы взаимосвязей) .7 ТС,б. 1977.— 
М., 1981.— С. 190 — 197.)

Не случайно, по-видимому, использование слова чула (шула)  как 
названия дерева рода в качестве (много пз имен-маркеров родового 
коллектива. Об этом говорят следующие материалы: в южно-сибирских 
тюркских языках слова чола шола шоло сола соло имеют значения: 
‘титул, звание: прозвище; имя: слово, которым называют человека, 
имя которого нельзя произносить’ (Дыренкова 11. П. Шорским фоль­
клор.— С. 282. 408; Вербицкий В. П. Словарь...— С. 449; Греб- 
нев Л. В. Тувинский героический эпос.— С. 133; Владпмпрцов П. Я. 
Общественный строй монголов.— Л., 1934.— С. 183; Hasanen М. Ver- 
s u c h  t*ine e t y m o l o g i s c h e n  W o r t e r b u c h s  t i er  T U r k s p r a c h e n . — H e l s i n k i ,  
1909.— S. 115.)

1,1 Кыпчакова Л. В. К вопросу о культе деревьев у алтайцев .7 
Вопросы археологии и этнографии Горного Алтая.— Горно-Алтайск,
1983.— С. 140.

142 Чанчибаева Л. О современных религиозных пережитках у 
алтайцев ч  Этнография народов Алтая и Западной Сибири.— Новоси­
бирск, 1979.— С. 94.

1,3 Островский А. Б. К. Леви-Строс о тотемизме как факторе свое­
образия первобытного мышления /7 Этнокультурные процессы: Методы 
исторического и синхронного изучения.— М., 1080.— С. 84.

111 См.: Кыпчакова Л. В. К вопросу.. .— С. 142.

ЗА ПОРОГОМ ОБЫДЕННОГО

1 Тэрнер В. Символ и ритуал.— М., 1983.— С. 170; См. также: 
Традиционные и синкретические религии Африки.— М., 1980.— 
С. 1 8 4 - 2 1 1 .

2 Цит. по: Стеблева И. В. Поэтика древнетюркской литературы 
и ее трансформация в раннекласспческий период.— М., 197(3.— 
С. 13.

3 Кляшторнып С. Г. Мифологические сюжеты в дрепнетюркских 
памятниках / /  ТСб. 1977.— М., 1981.— С. 131—132.

4 Стеблева II. В. Поэтика...— С. 10, 52.
5 Базен Л. Человек и ноплтпе истории у тюрков Центральной 

Азии в VIII в. / /  Зарубежная тюркология.— М., 1980.— Выи. 1.— 
С. 354.



г' Кллшторнын С. Г. Мифологические сюжеты...— С. 133.
? Гюртагас» Т. Л. ОГ) этимологии хан-хаган, хатун и об их отно­

шении к \ ;»т , Тюркологический исследовании.— М.. 1070.— С. 47—40.
н Хангалов М. II. Собр. соч. № 3 т.— Улан-Удэ, 1958.— Т. 1. —

С. 100 ни.
!1 Моташш Г. II. Монгольские сказки и предании //  Зап. Семи- 

палаши. подотдела ЗСО РГО.— 1010.— Нып. 13.— С. 35, 37; Жуков­
ским II. .’I. Народные веровании монголов и буддизм 7 Археологии 
и этографип Монголии. - Новосибирск. 1078.— С. 35.

111 I>ичурни II. Я. Собранно сведений о народах, обитающих в 
Средней Азии и дротик* иремопа.— М.; Л.,  1050.— Т 1, ч. 1.— 
С. 221!; Шерстова Л. II. Алтай-кижи в конце XIX — начале XX в.: 
{История формировании ;>тиокопфессиональной общности): Дне. ... 
канд. ист, наук.— Л.: 1980.— С. 227—228; Суразаков С. С. Аптай- 
cuiiii героический нюс.— М., 1085.— С. 52.

11 Базен Л. Человек...— С. 354—355.
12 Кллшторнын С. Г. Мифологические сюжеты...— С. 123.
,а Шишков С. Шаманство в Сибири 7 Зам. II PIT).— 1804.— 

Кн. 2 .— С. (12.
11 Kv6ne.ii» Л. Е. Очерки нотестарно-иолитической этнографии.— 

М., 1 «iSS.*— С. 8 7 —88.
1Г‘ Шерстопа Л. И. Алтай-кижи...— Л. 227, 232.
lli Ксенофоитоп Г. В. Легенды и предания о шаманах у якутов, 

бурит, тунгусов.— М., 1030.— С. 08.
17 Потапов Л. II. Этнический состав и происхождение алтайцев.— 

Л . ( ЮНО.— С. 130.
,м Цит. но; Потапов Л. П. Этнический состав...— С. 141.
1П Шерстова Л. II. Алтай-кижи...— С. 50—51.
2“ Вербицкий В. II. Алтайские инородцы.— М., 1083.— 

С. 117-118 .
21 См.: Данилин Л. Г. Бурханизм иа Алтае п его контрреволю­

ционная роль ; СЭ.— 1032. № 1.— С. 78; См.: Владнмирцов Б. Я. 
Монгольские сказании об Амурсаие УЗ Калмыцкого НПИНЛП.— 
Элиста. 1007, сер. филолог* вып. 5. Шерстова Л. И. Легенды о Шуну у 
народов Южной Сибири: (Мифы и реальность в традиционных сюже­
тах) , Вопросы древней истории Южной Сибири.— Абакан. 1084.

22 Унгвицкан М. Л.,  Майногашева В. Е. Хакасское народное 
поэтическое творчество.— Абакан, 1072.— С. 253.

2:1 См.: Левн-Брюль Л. Первобытное мышление.— М., 1030.— 
С. 11>7.

21 Радлов В. В. Образцы народной литературы тюркских пле­
мен.— Спб., 1007. — Ч . 0 .— С. ИЗ.

23 Каратанов II. Черты внешнего быта качинских татар Зап. 
И Р П ) .— 1884.— Т. 20.— С. 030.

2fi Брагинская II. В. Царь . Мпфы народов мира.— М., 1082.— 
Т. 2 . -  С. 015.

27 Суразаков С. С. Героическое сказание о богатыре Алтаи-Бу- 
чае.— Горно-Алтайск. 1001.— С. 70—80.

2Н Павлинов Д. М. Об имущественном праве якутов Материалы 
по обычному праву и общественному быту якутов.— Л .,  1929.— С. 10.

29 Стеблева И. В. Поэтика...— С. 26; см. также: Традиционное 
мировоззрение тюрков Южной Сибири: Человек. Общество.— Новоси­
бирск, 1080 (см. раздел «Мифологическая анатомия»)).

311 Мори М. Политическая структура древнего государства кочев­
ников Монголии / /  XIII Международный конгресс исторических 
наук.— Москва. 16—23 августа 1970 г .— М., 1970.— С. 2 —3.



31 Бичурин II. Я. Собрание сведений...— С. 221.
32 Дьяконова В. П. Об одной категории социальной иерархии ша­

манов Уч. а а п. Тувин. ННПНЛИ.— Кызыл, 1073.— Вып. 10.— 
С. 222.

11 Ксенофонтов Г. В. Легенды...— С. 110 — 111. Абаева Л. Л. 
Ареальная характеристика кузнечного культа в традиционной обряд­
ности бурит ' Культурно-бытовые традиции бурят и монголов.— Улан- 
Уиэ, 1088.— (,. 77; Хапгалов М. И. Собр. соч.— Т. 1.— С. 181.

31 Михайловский В. М. Шаманство: Сравнительно исторические 
очерки.— М.. 1X92.— С. 91; Гель.череен. Телецкое озеро и телеуты Вос- 
точного Алтая Горный ж урнал.— 1840. — Ч. 1, кн. 2 .— С. 258- 
Ч. 1, кн. 3 . — С. 431.

3j См.: Липец I*. С. Образы батыра и его копя в тюрко-монголь- 
ско.м эпосе.— М., ИМ.

30 См.: Катанов 11. Ф. Письма нз Восточного Туркестана.— 
Спб., 1803. — С. 1 1 - 1 2 .

37 Куббель Л. Е. Очерки.. .— С. 03.
38 Там же. — С. 110.
3ft Шашков С. Шаманство...— С. 02.
40 Бахтин М. М. Эстетика словесного творчества.— 2-е и з д _

М.. 10S0.— С. 101.
11 Виташевекпи П. А. Якутские материалы для разработки во­

просов эмбриологии права ' Материалы по обычному праву и общест­
венному быту якутов.— Л., 1020.— С. 171.

42 Там ж е .— С. 177.
43 См.: Сат Л. III. Прически и традиционные украшения тувин­

ской женщины (XIX — начато XX в.) /7 Проблемы истории Тувы.— 
Кызыл, 1084.— С. 84: Потапов Л. П. Очерки народного быта тувин­
цев.— .Т., 1000.— С. 155, 150. Об амбивалентности основных архе- 
тниических образов см.: Юнг К. Г. Об архетипах коллективного без- 
сознателыюго ВФ .— 1988.— Л; 1.— С. 135 — 150.

41 Вербицкий В. II. Словарь алтайского и аладагского наречий 
тюркского языка.— Казань. 1884.— С. 220; см. также 1 главу.

4Г’ Хапгалов М. II. Собр. соч. Н 3 т.— Улан-Удэ, 1000.— Т. 3 .— 
С. 58.

1,1 Там же. — 'Г. 1.— С. 128.
47 Там ж е .— Т. 3 .— С. 371—374.
1Н Островских II. Этнографические заметки о тюрках Минусин­

ского края ЖС.— 1805.— Лг 3^4. —- С. 320.
411 Х у д я к о в  II. А. Краткое описание Верхоянского округа.— Л., 

1000.— С. 122.
51* Колесов В. В. Мир человека в слове Древней Руси.— JI.,

1986.— С. 89.
51 Калачев А. Поездка к телепгстам на Алтай / /  ЖС.— 1800.— 

Вып. 3 4 . — С. 480: Потапов Л. II. Очерки по истории Шории.— М.; 
Л., 1930.— С. 100; Хапгалов М. II. Собр. соч.— Т. 1 .— С. 102.

52 Потапов Л. П. Очерки по истории Шорни.— С. 120, 130.
33 Дыренкова II. П. Шорский фольклор.— М.; Л.. НПО.— с. 427-
Интересно, что обнаруживается семантический параллелизм в

обозначении главы (головы) рода и его членов, составляющих отдель­
ные подразделения — «косички» {киджеге).

51 Потапов Л. II. Культ гор на Алтае П  СЭ.— 1040.— Л* 2 .— 
С. 149.

55 Тэрнер В. Символ и ритуал. — С. 111.



5rt Жуковскаи II. Л. Ламаизм и ранние формы релпгпи.— М.,
1077.— С. З'г. Галдапова Г. Р. Эволюция содержании охотничьего 
культа //  Буддизм и традиционные веровании народов Центральной
А;ши. -  Новосибирск, 1 0 8 1 .— С. 52—53.

Ь7 Ефимова Л. Телеутекая свадьба 7 Материалы но свадьбе и 
семейно-родовому строю пародов СССР.— Л.,  1020.— Вып. 1 .— 
С. 2 Vi —245, 24 |\  242.

г,н Архип Г. II. Потанина / /  Научная библиотека Т Г У .— Инв. 
№ 2 0 , -  Л. 13 (2101).

59 Роль старина и обрядах жизненного цикла уже рассматрива­
лась во второй части исследования (см.: Традиционное мировоззрение 
тюрков Южной Сибири; Человек. Общество (см. гл. «Жизненный 
круг»)).

011 Дыренкова И. П. Культ огня у алтайцев и телеут .7 Сб. МАО.— 
1027.— Т. 0 .— С. 07.

111 См.: Бутанаев В. Я. Почитание тёсей у хакасов ' Традицион­
ная культура народов Центральной Азин.— Новосибирск, 1080.

02 См.: Потапов Л. II. Древнетюркскнс черты почитании неба 
у саяио-алтапскпх народов ; Этнография пародов Западной Сибири и 
Алтай.— Новосибирск, 1078.

03 Яковлев Е. К. Этнографический обзор инородческого населе­
ния долины южного Енисея.— Минусинск, 1000.— С. Ю2— ЮЗ.

Дыренкова Н. И. Шорский фольклор.— С. 438—430.
г’5 Мифы пародов мира.— М., 1080.— Т. 1.— С. 110.
11,1 Юнг К. Г. Об архетипах.. .— С. 143.
67 Михайловский В. М. Шаманство. — С. 74.

Суразаков С. С. Алтайский героический зпос.— С. 44, 40.
и9 См.: Ревуненкова Е. В. Народы Малайзии и Западной Индо­

незии; (Некоторые аспект!,! духовной культуры).— М., 1980.— 
С. 2 0 - 3 7 .

70 Новик Е. С. Обряд и фольклор п сибирском шаманизме: Опыт 
сопоставления структур.— М., Н)84.— С. ЮО.

71 Куббель Л. Е. Очерки...— С. 107.
72 Алексеев Н. А. Шаманизм тюрконзычных народов Сибири: 

(Опыт ареального сравнительного исследования).— Новосибирск, 
1084.— С. 112.

™ Шишков С. Шаманство...— С. 03.
71 Анохин А. В. Материалы по шаманству у алтайцев //  Сб. 

МАО.— Л., 1024.— Т. 4, выи. 2 .— С. 117.
75 Там ж е .— С. 123.
7в Дьяконова В. II. Тувинские шаманы и их социальная роль п 

ошцестве А Ироблемы истории общественного сознания аборигенов 
Сибири.— Л.,  1081.— С. 150, 157.

‘7 Топоров В. И. О некоторых предпосылках формирования ка­
тегории посессивпости //  Славянское и балканское языкознание: Про­
блемы диалектологии. Категория посессивпости.— М., 10S0.— С. 147.

78 Иванов В. Элементы защитного доспеха в шаманской одеж­
де народов Западной и Южной Сибири . Этнография пародов Запад­
ной Сибири и Алтая.— Новосибирск. 1978.— С. Ш — lOS.

79 Вербицкий В. II. Миросозерцание алтайских инородцев 7 Ли­
тературный сборник.— Сиб., 1885.— С. 347.

80 Элнаде М. Космос и история.— М., 1087.— С. 170.
81 Тыжнов П. О. О шаманстве у минусинских инородцев //  Е Е В .— 

1 0 0 2 . -  № I I '12. -  С. 341.
61 См.: Руткевнч А. М. К. Г. Юнг об архетипах коллективного 

бессознательного Ц  В Ф .— 1988.— № 1 .— С. 131.



С.м.: Тзрнер В. Глтмпол п рптуал.— С. 108 —100.
м Дьяконова В. 11. Тувинские шаманы...— С. 157.
ь:> Шашкой (]. Шаманство...— С. S'*.

Тэрпер И. Символ и ритуал.— С. 11)0 -171; (.р.: «суд-» над ж е­
нихом (наказание нагайкой) в хакасском свадьбе: Г>утанасв И. Я. 
Свадебные обряды хакасов в конце XIX — начале XX п. Традицион­
ные обряды м искусство русского м коренных м а родом Сибпрп. Ново­
сибирск, 1087.— С. 101.

м: Дыренкова II. II. Шорский фольклор.— С. ^27.
88 Унгвпцкая М. A.. Майногашева В. Е. Хакасское народное по­

этическое творчество.— С. (И.
*у Чудояков A. II. Кай и «кай-ээзн» в представлениях тюрков 

Санно-Алтаи //' Генезис м эволюции этнических культур Сибири.— 
Новосибирск. 1080.— С. 50 —51.

00 Сводку материалов см.: Алексеев II. А. Шаманизм...— 
С. 08 — 110.

Ul Там же. — С. 1Ю.
92 См. Традиционное мировоззрение тюрков Южном Сибири: Че­

ловек. Общество (с.м. разд. «Мифологическая анатомии»).
пл Ксенофонтов Г. В. Легенды...— С. 81, Г>0—‘И).
01 Лотман 10. М. Статьи но типологии культуры.— Тарту, 

1073,— С. 23; Кабо В. Р. Синкретизм первобытного искусства / /  Ран­
ние формы искусства. — М., 1072.— С. 2715.

!»;> Катанов II. Ф. Поездка к карагасам в 1800 г .— Снб., 1801.— 
С. G1.

ус Лотман Ю. М. Статьи по типологии культуры.— С. 23.
97 Ксенофонтов Г. В. Легенды...— С. 40. О репликах жертво­

приношении в фольклоре (хан закапывает своего сына) см.: Троя­
ков II. А. К вопросу о семантической основе сюжстообразовапия вол­
шебно»! сказки (на материале сказок хакасов и сибирских народов) //  
Проблемы хакасского фольклора.— Абакан, 1082.— С. 32—37.

9s Ксенофонтов Г. В. Легенды...— С. 48, 51; 54.
00 Новик Е. С. Обряд и фольклор...— С. 101—205.

I,ю Унгвпцкая М. А ..  Майногашева В. Е. Хакасское народное по­
этическое творчество.— О. 255.

II,1 Вербицкий В. II. Словарь...— С. 255—250; Севортин I). В. 
Этимологический словарь тюркских языков,— М., 1!)78.— С. 00(5, 
007; Всрбнцкин В. II. Словарь...— С. 282—283.

102 Юнг К. Г. Об архетипах.. .— С. 147.
11.3 Шатинова Н. II. «Мир невидимых» но традиционным представ­

лениям алтайцев .7 Вопросы археологии и этнографии Горного 
Алтая.— Горно-Алтайск, 1080.— С. 158.

11.4 Дьяконова В. II. Предметы к лечебной функции шаманов Тупы 
и Алтай ,7 Материальная культура и мифологии,— Л ., 10Si.— 
С. 1 4 0 -1 4 1 .

105 См: Дьяконова В. И. К вопросу о различных категориях слу­
жителей культа у народов Саяно-Алтая Ч Этнические и историкокуль- 
турные связи тюркских народов СССР.— Алма-Ата, 15)70,— С. 41; 
Она же. П р е д м е т ы  к лечебной функции... Хакасско-русский словарь.— 
М., 1053.— С. 235; Всрбнцкин В*. II. Словарь...— С. 87. Потапов Л. II. 
Дрепнетюркскис черты...; Адрианов А. В. Айран в жизни минусин­
ского инородца / /  Зап. РГО по отделению этнографии.— 11108. — 
Т. 3 4 .— С. 513; Усманова М. С. О категориях шаманов //  Этногенез 
и этническая история тюркоязычных народов Сибири и сопредельных 
территории. — Омск, 1979,— С. 184.



i«n Чапчнбаепа Л. В- О современных религнозпых пережитках у 
алтайцев Э'пюграфня народов Нпнлдноп Снбпрн и Алтая.— С. 94; 
Катанов II. Ч>. 11 я . . С.  15; Бутанасв И. Я. Почитание тёсей...— 
С.. 1114.

1117 Хакасско-русский словарь.— (’,. 152; Усманова М. ('. <1 кате­
гориях шаманов,— С. 1 Н.Ч; Херт< к Я. HI. Тувинско-русский фразеоло­
гический словарь.— Кызыл, 1975.— С.. 110, '.15, 117, 104.

С,м.: Традиционное мировоззрение тюрков Южной Сибири: Че­
ловек. Общество.

1"'1 Упгвннкан М. A..  Майногашева В. Е. Хакасское народное по­
этическое творчество.— С. 254.

1111 Анохин А. В. Материалы но шаманстпу у  алтайцев.— С. 82, 
81), (Ю, 1511.

111 Тнтоп И. Иогатырскне поэмы минусинских татар / /  Вести. 
1’ГО,— 1855,— Кн. 5 ,— С. 143, примеч.

112 Львова I). Л. Он the Shamanism of (he Chulym Turks / /  Shama­
nism in Siberia.— Builape.-t, 1978.— 1’. 238.

11:1 Дьяконова В. II. Oo одной категории...— С. 223.
114 См.: Традиционное мировоззрение тюркон Южной Сибири: 

Пространство и время. Вещный мир,— С. 123— 124.
115 Кеннп-Лопсан М. 1>. Обрядовая практика н фол!.клор тувин­

скою шаманства — 1 loiiocufiiipci;, 11187.— С. 50.
110 Яковлев Е. К. Этнографический обзор.. .— С. 113.
117 Вахтин М. М. Эстетика словесного творчества,— С. 53.
118 Леин-Строс К. Миф, ритуал н генетика //  Природа,— 11)78,— 

№ 1,— С. 113.
119 Франкфорт Г.,  Франкфорт Г. А,. Уилсон Да:., Якобсен Т.

В преддверии философии: Духовные искания древнего человека,— М., 
11184.— С. 20.

1211 Юнг К. Г. Об архетипах.. .— С. 141.
121 См.: Понов В. М. Дух — хозяин леса у якутов . Сб. МАО.— 

Пг., 1016.— Т. 4, вып. I .— С. 7. О близости шамана и «неистового 
певца» см. Ренуненковп Е. В. О некоторых истоках поэтического твор­
чества в Индонезии (шаман — певец — сказитель) !! фольклор н 
этнография: У этнографических истоков фольклорных сюжетов н обра­
зов.— Л.,  1984.— С. 35—30.

122 Потапов Л. II. Очерки но истории Шорни — С. 30; Патача- 
ков К. М. Некоторые сведения об охоте хакасов ,7 Архив Хакас. 
П П П Я Л Н .— № 1707.

•23 фрейденберг О. М. Поэтика сюжета и жанра,— Л.,  1926,— 
С. 134.

124 Топоров В. П. Первобытные представления о мире !! Очерки 
истории естественно-научных представлении в древности.— М., 
11)82.— С. 21—22.

12i Пекарский Э .  К. Песня о сотворении вселенной (перевод) / /  
«Академику 11. Я. Марру*.— М.— .'I., 1935.— С. 543—544, 540.

120 Дыренкова П. II. Материалы но шаманству у телеутов / /  Сб. 
МА.'), 19411.— Т. 10,— С. 100, 101.

127 Радлов В. В. O i i i .i t  словаря тюркских наречий,— Спб., 1893. 
Т. 3, ч. 1.— Сто. 1199, 1200, 1202; Хакасско-русский словарь.— 
С. 141.

128 См.: Традиционное мировоззрение тюрков Южной Сибири: 
Человек. Общество (см. разд. АЬ ovo).

129 Новик Е. С. Обряд н фольклор...— С. 1G6— 167. Каратанов И. 
Черты внешнею быта качнпских татар / /  Изв. ИРГО.— 1884.— 
Т. 20 .— С. 628.



Михайловским В. М. Ш амапстпо.— С. 0 5 —СО.
1:11 Т итов 11. Г.огатырскне иолм ы ...— С. 122; Дьяконова В. II.

Оо одной категории...— С. 223.
132 Хаигалов М. И. С,об. соч.— Т. 3 .— С. 50—00; Титон В. Г.ога- 

тырские поэмы...— С. 133— 13'».
ил Шашкой С. Шамапстпо...— С. 82; Михайловский В. М. Ша­

мапстпо...— С. 88—80.
131 См.: Натанов II. Ф. Письма из Сибири и Восточного Туркеста­

на.— Спи., 1803.— С. 2 1 —22.
135 См.: Радлов В. В. Образцы народной литературы...— Т. 0 .— 

С. 4 2 2 -4 2 3 .
13,5 Михайловским В. М. Шамапстпо...— С. 5'»; Шашко» С. Шаман­

ство.. .— С. 81.
137 См. напрпм.: Иодузова С. А., Гагалаев Д. М. II » 1тстории ша­

манства на Алтае,,  И.ж. СО АП СССР.-- Сер. обществ, наук.— 1983.— 
№ 0. выи. 2.

138 Топоров В. П. Первобытные представления о мире.— С. 22—23*
139 Натанов II. Ф. Поездка...— С. 42—43.
1.0 Лотман Ю. М.. Успенский Г». /V. «Изгой» и «изгойпичсстпо» 

как социаи»но-нси\ологпческая позиции в русской культуре пренму, 
щественно допетровского периода («свое» п «чужое» к истории культу­
ры1) '! Типология культур: Взаимное воздействие культур.— Тарту- 
1 9 8 2 , - С .  111.

1.1 Вербицкий В. П. Алтайские инородцы.— С. 45, 103; Михай­
ловский В. М. Шаманство...— С. 73; Хаигалов М. II. Собр. соч.— 
Т. 3 . — С. SO.

1.2 См.: Островских II. Этнографические заметки...— С. 345; Шиш­
ков С. Шамапстпо...— С. 85; Шерстова JI. И. Алтпй-кижи...— 
Л. 153 — 154; Потапов Л. И. Очерки по истории Шорни.— С. 100.

113 Токарев Г, А. Шаманство у якутов в XVII в. / /  СЭ.— 1030.— 
Т. 2 .— С. 92 -03.

114 Калачев А. Поездка к телеигетам па Алтай.— С. 482—483.
113 Пухов В. И. Исполнение олонхо / /  Доклады па 2-й научно]! 

сессии Якутского филиала АП СССР: Истории и филологии.— Якутск, 
1951.— С. 130.

Тачесва Т. Г. Хакасский тайджн С. Д. Кадышев (к 80-летию 
со дня рождения) 7  Уч. зап. Хакас. Ш1ПНЛП.— Абакан, 19155.— 
Выи. 11.— С. 105.

147 Майногашева В. Е. Хакасские сказители и певцы в прошлом 
и настоящем 7 Проблемы хакасского фольклора.— Абакан, 1982.— 
С. ИЗ.

148 Шерстова Л. II. Алтай-кнжп...— Л. 155.
149 Михайловский В. М. Шаманство...— С. 01.
134 Яковлев Е. К. Этнографический обзор.. .— С. 117.
151 См.: Традиционное мировоззрение тюрков Южной Сибири: 

Человек. Общество (см. гл. «Жизненный круг»).
152 Шашков С. Шамапстпо...— С. 85 (см : Островских IT. Этно­

графические заметки...— С. 345).
153 Шерстова Л. II. Алтап-кнжи...— С. 153.
151 Потапов Л. П. Очерки народного быта тувинцев.— Л.,  1900.— 

С. 220.
155 См.: Огнбенин Б. JI. Маска в свете функционального подхода //  

Сборник статей но вторичным моделирующим системам.— Тарту, 
1973.— С. 56—G0.

15li Вербицкий В. И. Словарь...— С. 340, 2GG.



к'7 См.: Вахтин М. М. Эстетика словесного творчества.— 
С. 127-12Х.

1Г,Й Лотман 10. М., Успенский В. Л. «Изгои» и «изгойничест- 
ио»...— С. 11 ) -1 цп.

,м Тзрпер В. Символ и ритуал.— С. 108.
ш  Г\ррцич А. Я. Категории средневековой культуры.— М., 

1082.-- Г*. 22'..
1.11 Дьяконова В. II. Погребальный обряд тувинцев как историко- 

атиогрнфичегкий источник.— .'I., 1070.— С. 03.
1.12 Ср.: «...Хранилищем драимой традиции пыля религия. Это был 

искусственно скопструирснтниi.iii неживой мир, гдр пе могла найти 
отражения трудовая деятельность человека» (Фрейденберг О. М. Се­
мантика пвршш нощи /7 Декоративное искусство СССР.— 1976.— 
№ 1 2 , -  С. К'» —22).

16:3 Так и Сибпрп говорят.— Красноярск, 1004.— С. 10, 20, 20, 34.
104 Вербицкий В. И. Словарь...— С. 50—51, 104; Ойротско-рус­

ский словарь.— М., 1047.— С. Ю1.
lfi5 Дыренкова Н. II. Материалы по шаманству у телеутоп.— 

С. 182.
i«e Гуревич А. Я. Категории средневековой культуры.— С. 200.
1,17 Хапгалов М. II. Собр. соч.— Т. 3 .— С. 41.
,1!Я Русско-алтайский словарь.— М., 10114.— С. 213.
ш  Дыренкова II. И. Материалы по шаманству V телеутов...— 

С. 130. Но, 143 — 144.
170 Анохин А. В. Материалы...— С. 8.
171 Севортин •). В. Этимологический словарь тюркских языков.— 

С. 435: Радлов В. В. Опыт словаря тюркских наречий.— Спб.. 1803.— 
Т. 1, ч. 2 .— Сто. 072—075. Связь «игры» с «оплодотворением» подтверж­
дается, возможно, следующими значениями основы ой: oi (кара-кир­
гиз., саг., койб., качин) ‘яма, углубление, низменность, долина’;
oi (алт., толеут., леб., шор., саг., качин, и т. д.) ‘выкопать, вырезать, 
гравировать: сделать изгиб, загнуть в дугу; пронзить’: (Рад­
лов В. В. Опыт...— Т. 1, ч. 2 .— Сто. 000). Если первая группа значе­
ний могла быть использована для кодировки телесного и природного 
«низа», то вторая (‘пронзить’)— как эвфемизм соития.

Кружение шамана во время камлания также следует рассматри­
вать. как племен т ого и г р ы.

172 Ксенофонтов Г. В. Легенды...— С. 00.
173 Шатннова II. И. Семья у  алтайцев.— Горно-Алтайск, 1081.— 

С. 58.
174 Хлопипа И. Д, Из мифологии и традиционных религиозных 

верований шорцев (по половым материалам 1027 г.) / Этнография па­
родов Алтая и Западной Сибири.— Новосибирск, 1078.— С. >48.

17:’ Абрамян Л. А. Первобытный праздник и мифология.— Ере­
ван, 1083.— С. 111 — 112.

17г‘ Сатлаев Ф. А. Коча-кап — старинный обряд испрашпваппя 
плодородия у куманднпцев 7 Сб. МАЭ.— Ю71.— Т. 27.— С. 137.

177 Радлов В. В. Опыт...— Т. 1, ч. 2 .— Сто. 072 —075.
17н Подробнее см. Традиционное мировоззрение тюрков Южной 

Сибири: Пространство и время. Вещный мир... (см. гл. «Пространство 
и время»).

l7‘J Вайнштейн С. II. К истории ранних форм семенно-брачных 
отношений («ойтулааш» у тувинцев) / /  СЭ.— 1004.— .V; 2 .— С. 124 
и сл.; Самбу II. Тувинские народные игры.— Кызыл, 1078.— С. 2 0 —21.



140 Курбатекнн Г. Н. Тувпнскпе праздппкп.— Кызыл, 1975.— 
С Is Hi; Самбу II. Тувинские народный игры.— С. 10.

м Вахтнн INI. М. Творчество «Франсуа Рабле и народная культу­
ра с Р,,дч<’|ич,'01и.п м Ренессанса.— М., 11105.— С. 14.

ls- I\4p6am;iiii Г. II. Тувинские праздники.— С. 5.
lvt Кфнчова А. Телеутскаи свадьба.— С. 220.

>к.1чппа К. К. Алтайские народные загадки.— Горно-Алтайск, 
10X4. - С. 21 -2:1.

1К,> Пианов Кич. Не. Природа и человек в зеркале структурного 
анализа Природа.— H»7.s.— A«. 1 .— 83 —84.

1м0 (унчуглтеп Я. П. Материалы по народным играм хакасон 7 
Учен. зап. ^Хакас. 111111 Л. 111. — 1903.— Р,ын. 0 .— С. 154.

1и; Г.амбу И. Пз т -т р и н  тувинских игр.— Кызыл, 1074,— С. 13 — 
14; Потапов ,1. И. Очерки народного быта туиипцеи.— С. 301.

lttH Цнт. по: Рочашжа К. ЯкутокиГ! праздник Ысыах: Традиции 
и современность: Дне . . .канд. нет. паук. 1980.— С. 70.

lt*u Катанов 11. Ф. llo i-здка...— С. -40 — 41.
190 Курбатскпй Г. II. Тувинские праздники.— С. 17.
15,1 Шрейдер Ю. А. Ритуальное поведение и формы косвенного це­

лен олаганнн / Психологические механизмы регуляции социального 
поведении.— М., 1070.— С. 104.

1?’“ Потапов Л. II. Очерки народного быта тувинцев.— С. 101. 
Ханга.юв М. II. Собр. соч.— Т. 3 .— С. 00: Вутанаев В. Я. Вос­

питанно маленьких детей у хакасов / Традиционное воспитание детей 
у народов Сибири.— Л.,  1088.— С. 210.

m  Вербицкий В. II. Словарь...— С. 443; Анохин А. В. Материа­
лы.. .— С. 134.

1У:> Самбу II. Тувинские народные игры.— С. 02, 110— 111.
19,3 Павлпнсках Л. Р. 11 грушка и мир ребенка в традиционных 

культурах Сибири Традиционное воспитание детей у народов Сиби­
ри.— Л.,  1088.

107 Каташ С. С. Мпфы, легенды Горного Алтая.— Горно-Алтайск, 
1978.— С. 88—80.

ш  Действия с домашними божками обозначались выражением 
рна^  оинат кан нар  букв.: ‘играли в куклы’; место, где 

поклонились нм; ^ о ^ ч р ч а к  ойпапщ пп орып букв.: ‘.место, где 
играли с куклами', пли ‘место, где заставляли играть кукол’ (Дмит­
риева Л. В. Язык барабинекпх татар.— Л.,  1081.— С. 119—120).

199 См.: Соколова 3. II. Пережитки религиозных верований у об­
ских угров / Религиозные представлении и обряды народов Сибири в 
X IX  — начале XX в — Л.,  1071; Головнев А. В. О культе нытарма и 
ендряиг у ненцев Мировоззрение народов Западной Сибири но 
археологическим и этнографическим данным.— Томск, 1085.— С. 45 — 
48: Гемуев II. II.. Сагалаев А. М. Ретигия народа манси: Культовые 
места. XIX  — начало XX в.— Новосибирск, 1080.— С. 06.

200 Кении-Лопсан М. Б. Обрядовая практика и фольклор тувин­
ского шаманства.— Новосибирск, 1087.— С. 107.

2,11 Юдахпн К. К. Киргизско-русский словарь.— М., 1985.— 
Т. 2 .— С. 03; Абрамзон С. М. К характеристике шаманства в старом 
быту киргизов / /  КСПЭ.— 1058.— Вып. 30 .— С. 140; Малов С. Е. 
Шаманство у сартов Восточного Туркестана.— Иг., 1917.— С. 5 —0.

202 См.: Новик Е. С. Шаманское камлание как драматизированное 
описание вселенной ' Сборник статен по вторичным моделирующим 
системам.— Турту, 1973.

203 Тувинские народные сказки.— М., 1971.— С. 17; Ннкнфи- 
ров Н. Я. Аносскпц сборник.— Омск, 1915.— С. 120—121.



2f>4 См.: Голосовкер Э. Я .  Л о ги к а  м п ф а .— М .,  1087 г . ,  Рсвунепко- 
на К. В. П ароды М алайзии  н 3aiiu;xnoiii И н д о н е зи и .— М .,  l ‘J 8 0 . — 
С. 1 3 - 2 8 .

И;!ЫКП КУЛЬТУРЫ

1 Лотман К). М. Культура как kci/e локти им ы if интеллект и про- 
Племм искv c c t немного разума (предварительная публикации). — М,
1977, с. i f ,  i:i.

2 Лотмаи 10. М. Несколько мыслей о типологии культур/, Язы­
ки культуры и проблемы персподимости.— М., 1987,— С. 8.

л Каташ (!. С. Мифы, легенды Горного Алтая.— Горно Алтайск,
1978. -  С. 89 -99.

1 Кптанои П. Ф. Отчет о поездке, совершенной с 15 мая но 1 сен­
тября 1890 г. it Минусинский округ Кннсейской губернии.— Казань,
1987.— С. 37—38; Он же. Поездка к клрагасам в 1890 г .— Спб., 1891.— 
С. 14.

5 Молчанова О. Т. Топонимический словарь Горного Алтая.— 
Горно-Алтайск, 1979.— С. 158.

Маиногашепа В. К. Эпические мотивы письма у хакасов и их 
исторические основы // Учен. зап. Хакас. Н ППЯЛИ.— Вып. 20 .— 
1970.— С. 74—75.

7 Каташ С. С. Мифы, легенды...— С. 89—90. 
к Лотмаи 10. М. Несколько мыслей о типологии культур...—

С. 11.
{| Клосон Дж. Происхождение тюркского «рунического») письма//  

Зарубежная тюркологии.— М., 1980.— Вып. 1: Габен А.,  фон. Куль­
тура письма и печатания у древних тюрков , Там ж е .— С. 182, 184, 
185.

10 Кляшторный С. Г. Дреинетюркские рунические памятники как 
источник по истории Сродней Азии.— М., 1904.— С. 50, 51.

11 Клосон Дж. Происхождение...— С. 145, 140.
12 Натанов П. Ф. Поездка...— С. 40.
11 Габон А., фон. Культура письма...— С. 171.
1 1 Вербицкий В. И. Алтайские инородцы.— М., 1893.— С. 103,

in i .
1Г' Никифоров Н. Я. Аносский сборник.— Омск, 1915.— С. 99; 

Укачина К. Е. Алтайские загадки.— Горно-Алтайск, 1981.— С. 27, 73.
10 Аверинцев С. С. Типология отношения к книге в культурах 

Древнего Востока, античности, раннего средневековья !! Античность 
и античная традиция в культуре и искусстве народов Советского Вос­
тока. -  М., 1978. С. 14.

17 Майногашева В. Е. Эпические мотивы...— С. 00.
18 Потапов Л. П. Очерки но истории Шорин.— М.; Л.,  1936.— 

С. 30; Янборисов В. Г. Пережитки дохристианских верований у шор­
цев / Социально-культурный процесс в Советской Сибири.— Омск,
1985.— С. 108; Шатннова И. И. «Мир невидимых» по традиционным 
представлениям алтайцев //  Вопросы археологии и этнографии Гор­
ного Алтай.— Горно-Алтайск, 1983.— С. 57, 59.

lw Так в Сибири говорят.— Красноярск, 19G4.— С. 37; Дырен­
кова Н. И. Шорский фольклор.— М.; Л..  1940.— С. 339, 253.

20 Пришвин М. М. Собр. соч. В 10 т.— М., 198G.— Т. 8 .— 
С. 191.

21 Дыренкова И. П. Шорский фольклор.— М.; Л.,  1940.— 
С. 390.



■' Повпк Е. С. Обряд п фольклор п спбпрском тамаппяме.— 
М., IDS 4.— 7 g —81; Kvv.iap Ч. Ч. О поэзии пестиопаиня в тувинском 
фольклоре Уч. зап. Туп. Н 1Ш Н Л 11.-  1(173.— Вып. 10. — С. ИМ»; 
Параеп Д. Д. Алтайские народные музыкальные инструменты. - Горно- 
Ллтанек. 11103.— С. 12; liaiii.iiiu В. 11. Мзирапппкп д у \о н .— М.,
1084. С. 211'..

2:1 Херток Я. III. Т у впн с ко-русс кий фразеоло! пческпй словарь. — 
Кызыл. 1117Г». — С. 1Г>, |ii.

21 Хакасские народные тахпахи.— Абакан, 1980.— С. 43.
2,) Дыренкова II. II. Охотничий легенды кумандинцев Сб. 

м л : ) .— 1949.— Т. II. -  С. 122.
~п Анохин А. И. Материалы по шаманству V алтайцев.— /I.,  

1924.— С. 75, 1)3. * ‘
27 Новик К. (’. Обряд...— С. 3 К Можно ночагать, что речь ино­

земца, непонятная абпрнгенам Южной Сибири, также приравнивалась 
к голосам «того» мира, а сам пришелец при отличии от расового п куль­
турного фона аборигенов мог считаться не вполне человеком (ср.: 
знаменитое «Юрга же людпе есть язык пЬмi»>> русском летописи: Пол­
ное собрание русских летописей.— М., 1962.— Т. I .— С. 235).

28 Суразаков С. С. Алтайский героический эпос.— М., 1985.— 
С. 142: Катанов II. Ф. Поездка...— С. 15; Алтайские загадки.— Гор­
но-Алтайск. 1981.— С. 09: Баскаков II. А. Диалект Лебединских татар- 
челкаицев.— М., 19,45.— С. 184. Образ птицы в мировоззрении южно- 
сибирских тюрков связан с представлениями о рождении человека, 
обретении шаманского дара и поэтического вдохновлении. Любопыт­
но, что в тюркских языках форма, производная от ты.i ‘язык, реч!.’ — 
т ч л м ер ,  означала ‘понимание языка птиц’, ‘человек, якобы понимаю­
щий язык птиц1.

29 Хапгалов М. И. Собр. соч. В 3 т .— 19(H).— Т. 3 .— С. 5!).
3,1 См.: Нетрн Б. Э .  Старая вера бурятского народа.— Иркутск,

1928.
31 Новпк Е. С. Обряд...— С. 82—85.
32 Хлопина П. Д. Из мифологии п традиционных религиозных ве­

ровании шорцев: {по полевым материалам 1927 г.) ' Этнографии н а ­
родов Алтая и Западной Сибири.— Новосибирск, 1978.— С. 80.

33 Анохин А. В. Материалы...— С. 96.
34 Прокофьева Е. Д. Шаманские костюмы народов Сибири Сб. 

МАЭ.— 1971.— Т. 27.— С. (Я, 73; Гладышевскнй А. Шаманизм в Ха­
касии п его реакционная сущность: Дисс. ... канд. пет. наук.— М., 
1954.— С. 193: Кеннн-Лонсан М. Б. Обрядовая практика и фольклор 
тувинского шаманства-— Новосибирск, 1987.— О. (19—70.

35 Швецов С. Л. Обычно-правовые отношения алтайцев (качмык) 
и киргизов. Брачные и семенные отношения // Зап. Зам.-Сно. отд. 
РГО.— Омс-к, 1898.— Кн. 25.— С. (1.

3(5 Шатинова Н. И. Семьи у алтайцев.— Горно-Алтайск, 1981.— 
С. 89, 90, 110— 111: Иовик Е. С. Обряд...— С. 74, 75, 81.

37 Укачина К. Е. Алтайские народные загадки.— Горно-Алтайск,
1984.— С. 13; Самоилович А. Женские слова у алтайских тюрков// 
Язык и литература.— Л.,  1929.— Т. 3 .— С. 229, 230.

38 Радлов В. В. Образцы народной литературы тюркских пле­
мен.— Спб.. 1907. Т. 9. -  С. 303.

3ft Попов Н. Иове ья и некоторые обычаи качинских татар ,, 
ПРГО.— Спб, 1885.— Т. 20.— С. 05(1.

44 Шатиниса И. П. Семья у алтайцев,— С. 110 —114.
41 Там ж е .— С. 112.
12 Катанов II. Ф. Поездка... — С. 14, 15.



4Я Цпт. по: Зеленин Д. К . Табу слов у народов Восточной Евро­
пы /'  Сб. МЛН.— 1020.— Т. 8 .— с! 115.

14 Попов II. Поверья...— С. 057; Потапов Л. П. Очерки по исто­
рии Шорпи.— С. 32, 33, 41; Вайнштейн С. Н. Историческая этно­
графии ту пип I кч1.— М., 1972.— С. 201, 207; Укачнна К. Е. Алтай­
ские народные загадки.— С. 14 — 15.

Потапов Л. 11. Очерки по истории Шорпи.— С. 27, 28.
111 Потапов Л. II. Охотничьи поверья и обряды у алтайских тур­

ков 7 Культура и письменность Востока.— Паку, 1020.— Кн. 5 .— 
С. 128.

17 Потапов Л. II. Очерки по истории Шорни.— С. 35, 30, 40, 41.
Там ж е ,— С. 30.

|!1 Новик Е. С. Обряд...— С. 102.
Потапов Л. II. Очерки по истории Шорпи,— С. 28, 30, 30; 

Он же. Охотничьи поверья...— С. 132, 133, 137.
51 Повнк Е. С .  Обряд...— С. 210, 217.
52 Бахтин М. М. Творчество Франсуа Рабле и народная культу­

ра средневековья и Ренессанса,— М., 101)5,— С. 11.
i:l Там ж е ,— К.  77, 70, 127; Пропп В. Я. Фольклор и действи­

тельность.— М., 1070.— С. 178 -1 7 0 .
51 Лихачев Д. С., Панченко А. М. «С.меховои мир» Древней Ру­

с и , -  М., 1070,— С. 3 —4.
56 Якутский фольклор.— М., 1030.— С. 132; Пропп В. Я. 

Фольклор и действительность,— С. 180.
50 Пропп В. Я. Фольклор и действительность.— С. 101.
57 Маадай-Кара.— М., 1073,— С. 450—451.
58 Пропп В. Я. Фольклор и действительность.— С. 187.
5!) Х.топина И. Д. Из мифологии и религиозных верований шор­

цев 7 Этнография народов Алтая п Западной Сибири,— Новосибирск,
1078. — С. 80.

в0 Баторов P. II. Материалы по ораторскому творчеству бурят / /  
Бурятоведческнн сборник. Иркутск, 1026.— Выи. 1 .— С. 27.

BI Каратанов И. Черты внешнего быта качинскпх татар //  
ИРГО,— 1884,— Т. 20 ,— С. 030.

“2 Дьяконова В. II. Погребальный обряд тувинцев как псторико- 
зтнографнческнй источник.— Л., 1070.— С. 54; Шатинова Н. II. 
Семьи у алтайцев.— С. 00.

63 Малов С. Е. Енисейская письменность тюрков.— М.; Л.,  
1052 — С. 20—27; Ахметьянов Р. Г. Общая лексика духовной культу­
ры народов Среднего Поволжья.— М., 1081.— С. 108.

01 Левн-Строе К. Миф, ритуал и генетика 7 Природа.— 1078.— 
№. 1,— С. 100.

05 Унгвицкая М. А., Майногашева В. Е. Хакасское народное 
поэтическое творчество,— Абакан, 1072.— С. 57.

00 Трояков П. А. Промысловая и магическая функция сказыванпя 
сказок у хакасов // О . — 1900.— „У; 2 .— С. 32.

87 Унгвицкая М. А.,  Майногашева В. Е. Хакасское народное 
поэтическое творчество.— С. 50—58, 50.

08 Дыренкова Н. П. Шорский фольклор,— С. 37.
09 Жирмунский В. М. Легенда о призвании певца //  Жирмун­

ский I!. М. Сравнительное литературоведение: Восток н Запад.— Л.,  
1 0 7 0 , -  С. 308.

7и Дьяконова В. П. Погребальный обряд тувпицев...— С. 59—60.
71 Дыренкова II. П. Шорскпн фольклор.— С. 37—38.



72 Жирмунский В. М. Легенда о призвании певца.— С. 400— 
401; Унгвнцкая М. А., Майногашева В, Е. Хакасское народное по­
этическое творчество.— С. 51, 57, ВО.

73 Павилснис Р. И. Понимание речи и философии языка: (вместо 
послесловия) / /  Новое в зарубежной лингвистике.— М., 1080.— 
Вып. 17.— С. 380—3,42.

71 Френденберг О. М. Поэтика сюжета и жанра.— Л., 1 ‘>30.— 
С. 104.

73 Топоров В. Н. О некоторых предпосылках формировании кате­
гории носессивности // Славянское и балканское языкознание: Пробле­
мы диалектологии. Категории носессивности.— М., 1080.— С. 140.

70 Жирмунский В. М. Легенда о призвании певца.— С. 403.
77 Иванов С. В. Древние представления некоторых народов Си­

бири о слове, мысли и образе // Страны и народы Востока.— М., 
№ 5 . — Выи. 17.— С. 122.

78 Дыренкова И. II. Материалы по шаманству у телеутов / /  Сб. 
МАО,— 1040.— Т. 10,— С. 107 — 108.

79 Укачпна К. Е. Алтайские народные загадки.— С. 55.
80 Радлов В. В. Образы...— С. 230—237.
81 Потапов Л. П. Очерки народного быта тувинцев.— Л., 1000.—

С. 245—240.
82 Незнание слов или их неправильное произнесение .могло обер­

нуться бедой. Согласно алтайскому мифологическому сюжету, все не­
счастья на земле начались после того, как молодая кукушка нарушила 
наставления своей матери. Та учила ее. что надо произносить кОк-кок 
‘зелень’; кестик  ‘кошенина’; о<)ук ‘огнище' и чагпшк  ‘подушка под 
головой покойника’. Если бы кукушка правильно все повторила, 
на земле бы не было умерших. По молодая птица запомнила только 
первое слово (Вербицкий В. II. Отчего трапа сохнет, огонь гаснет, че­
ловек умирает //  Томские губ. ведомости.— 1877.— № 1).

83 Шатинова Н. II. Заклинания алтайцев как историко-этногра­
фический источник - Методологические аспекты археологических и 
этнографических исследований в Западной Сибири.— Томск, 1081.— 
С. 38.

81 Кенин-Лопеан М. Б. Обрядовая практика...— С. 118.
85 Катанов II. Ф. Хакасский фольклор. Абакан, 1003.— С. 02.
86 Шатинова И. И. Об одной разновидности заклинаний в алтай­

ском фольклоре / Улагагиепскне чтения.— Горно-Алтайск, 1070.— 
Вып. 1 .— С. 101; Шатинова Н. П. Заклинания аттайцев.. .— С. 38.

87 Иванов С. В. Древние представления...— С. 123; Хертек Я. Ш. 
Тувинско-русский фразеологический словарь.— С. 28.

88 Унгвнцкая М. А .,  Майногашева В. Е. Хакасское народное по­
этическое творчество.— С. 138.

89 Васильев Т. М. Якутское стихосложение.— Якутск, 1085.— 
С. 20—21.

90 Стеблева II. В. Поэзия тюрков V I—VIII вв.— М., 1005.— 
С. 45; Малов С. Е. Енисейская письменность тюрков.— С. 20; Унгвиц- 
кая М. А. Памятники енисейской письменности и несенный фольклор 
хакасов / /  СТ.— 1971.— № 5.

91 Вербицкий В. II. Миросозерцание и народное творчество си­
бирских инородческих племен (этнографические материалы) / /  Литера­
турный сборник.-— Спб., 1885.— С. 338.

92 Самбу И. Тувинские народные игры.— Кызыл, 1078.— С. 111.
93 Хакасские народные тахпахи.— С. 30, 40.
94 Шатинова II. II. Семья у алтайцев. — С. 52.



Ра и о н  И. В. Образцы...— Т. 9 .— С. 371—372; Шатипо- 
ва II. II. Семья у алтайцев.— С. 01.

!"J Калачев Л. Несколько слон о поззии теленгетов / /  ЖС.— 
lsoo. - iii,т .  с. v.hi - 4oi.

1,7 ( ’.р. исландскую традицию исполнения саг при решении с у ­
дебных тяжб п других общественных делах (Гуренич А. Я. Сага и 
нсгпна Семиотика культуры.— Тарту. 1981).

44 Кастрен М. А. Путешествие в Лапландию. Северную Россию 
и Сибирь Магазин земчеведепня п путешествий: Географически!! 
спорит».— М., 1800.— 'Г. О, ч. 2. Собрание старых и новых путешест­
вии. ■ С. 388.

!И* Жирмунский И. М. Легенда о признании певца.— С. 402.
Ойротн.орусскпй словарь.— М., 1947.— С. 79, 172.

,"1 Троянов II. A. 11ромыслован п магическая функции...— С. 34.
1,12 Хакасские народные т а \н а \и .— С. 02.

Вербицкий В. II. Алтайские инородцы.— С. ЮЗ — 104; Чу- 
донков А. И. Kaii н«кай-зззи» в проставлениях тюрков Саяно-Алтая 7  
Генешс и э в о л ю ц и и  этнических культур Сибири.— Новосибирск, 
\Ш \ .  - С. 47, 48.

I,1 Хаигалов М. II. Собр. соч. В 3 т.— Улан-Уд:). 1900.— Т. 3 . — 
С. i l .

Вербицкий В. II. Алтайские инородцы.— С. 92.
Неклюдов (.. К). Хан-Харангун Мифы народов мира.— М., 

10SS. — Т. 2 .— С. 577, 57Н.
II,7 Хаигалов М. II. Собр. соч.— Т. 3 .— С. 4 0 —41.
1,14 Ойротеко-руескин словарь... — С. ИМ.

llarvilahti L. Overtone simriiii: and Shamanism Traces of I he 
Central Asian Culture in 1 !i«; North — Helsinki, 1980.— P. (JO.

,1" Попик К . С. Обряд.. .— С. 82.
111 Дыренкова II. II. Шорский фольклор.— С. 203.
112 Никифоров II. Я. Аносский сборник.— С. 1S.
1]л Паскаков II. А. Д н и  1екты алтайского языка 7 Уч. зап. Горно- 

Алтайского Н11ИНЛП.— Горно-Алтайск, Ц)Г>0.— Вып. 1.— С. Ю.
111 Maiiiioraiiicna В. Е. Некоторые элементы композиции хакасско­

го эпоса / Проблемы хакасского фольклора.— Абакан, 1982.— 
С. 5"» -5 5 .

1|Г) Хангалов М. II. Собр. соч.— Т. 3 .— С. 90.
,lfi Хакасские народные тахиахи.— С. 41, 44.
мт Путилов I». II. Миф — обряд — песня Поной Гвинеи.— М., 

1980.— С. 100; Унгппцкан М. А., Майногашева В. Е. Хакасское на­
родное поэтическое творчество.— С. 223—2'*8.

пн Руднеп A. Д. Мелодии монгольских племен Зап. РГО но отд. 
этнографии.— Сиб., 1909.— Т. 34 .— С. 410.

11!' Тувинские народные сказки.— М.. 1971.— С. 145.
120 Дыренкова II. И. Шорский фольклор.— С. 155; Никифо­

ров 11. Я. Аносский сборник.— С. 101—ЮЗ.
121 Анохин А. В. Материалы...— С. ИМ.
122 Кении Лонсан М. Г>. Обрядовая практика...— С. 0 9 —70.
121 Вахтин М. М. Эстетика словесного творчества.— М., 1980.— 

С. 112.
1-4 Леви В. Вопросы психобиологии музыки 7 Советская музы­

ка,— 1900.— .X» 8 .— С. 38—39, 40—41.
12;’ Начтнн М. М. Эстетика словесного творчества.— С. 110.
12м Ксенофонтов Г. В. Л е г е н д ы . . .  - С.  108.
127 Алякринский I». С., Степанова С. II. По закону ритма — М.,

1 0 8 5 . - С .  171.



ОГЛАВЛЕНИЕ

Предисловие........................................................................................................  3

«Мы» и «они».......................................................................................................  5
Социальное и этническое................................................................. в
Неотчуждаемая собственность....................................................... 13
Потомки и предки ................................................................................  28
Родовое т е л о .........................................................................................  39
Дерево р о д а ............................................................................................ 43

За порогом обыденного..................................................................................  64
Правитель, старик, шаман................................................................  65
Рожденные д в а ж д ы ...........................................................................  92
«Витийства грозный д а р » ................................................................  97
Лидер и и з г о й .......................................................................................  НО
Труд и и г р а ............................................................................................ 117

Языки культуры................................................................................................ 137
Иноговорение........................................................................................  143
Смех п п л а ч ...........................................................................................  160
Слово п д е л о ...........................................................................................  168
Песня, музыка, р и тм .......................................................................... 173

«Ты от безликости нас охранп * (вместо заклю чения).................. 186
П рим ечания .......................................................................................................  189

Научное издание

Сагалаев Андрей Маркович 
Октябрьская Ирина Вячеславовна

ТРАДИЦИОННОЕ 
М ИРОВОЗЗРЕНИЕ ТЮ РКОВ 
Ю ЖНОЙ СИБИРИ

З н а к  и р и т у а л

Редактор издательства Л . П. Ост ровская 
Художественны!! редактор И . Г. Ковалсаа 
Техническим редактор А . В . Ct/ргпнова  
К орректор Г Д . С м оляк

Ц Б „V. 34079

Сдано в набор 20.11.«9. П олиигано к печати 14.11.9(1. Ф ормат 84x1087а»- Бум ага 
ти пограф ская К» 2. Обыкновенная гарнитура. Вы гокая печать. Уел. печ. л . 10,9. 
Уел. кр.-отт. 11,2. Уч.-над. л. 14. Т ираж  2700 ока. З ак аз № 946. Цена 2 р. 70 к.

Ордена Трудового Красного Знамени издательство "Н аука». Сибирское отделение. 
630099 Новосибирск, ул. Советская, 18.
4-я типография издательства «Н аука». 630077 Новосибирск, ул. Станиславского. 25.




